
1 
 

 
 

E-book digitalizado por: Levita 
Com exclusividade para: 

 
http://ebooksgospel.blogspot.com/ 

 

http://ebooksgospel.blogspot.com/


2 
 

 
 
 
 
 
 
 

WALTER MARTIN 
__________________________________________ 

 
 
 
 
 

O IMPÉRIO DAS 

SEITAS 
 
 

______Vol. II______ 
 
 

ZEN-BUDISMO 
ISLAMISMO 

FRATERNIDADE ROSACRUZ 
RELIGIÕES ORIENTAIS 

MORMONISMO 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Título do original em Inglês: 
The Kingdom of The Cults 
Copyright © 1965, 1977, 1985, Walter Martin 
Publicado originalmente em inglês por  
Bethany House Publishers. 
Minneapolis, Minnesota 55438. 
 
Tradução de Myrian Talitha Lins 
 
Primeira edição, 1992 
 
Todos os direitos reservados pela  
Editora Betânia S/C  
Caixa Postal 5010  
31611-970 Venda Nova, MG 
 
Composto e impresso nas oficinas da  
Editora Betânia S/C  
Rua Padre Pedro Pinto, 2435  
Belo Horizonte (Venda Nova), MG 
 
Capa: Jairo Larroza 
 
Printed in Brazil 



4 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Em memória de 
Peter de Visser 

 
Meu amigo e irmão na fé. Sua ajuda e estímulo 

tornaram possível a feitura deste livro. 
Se alguém quiser conhecer seu monumento, 
consulte a biblioteca dos bem-informados. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Desejo expressar meus agradecimentos a Pierson Curtis, antigo professor da 
Escola Stony Brook, que ajudou a revisar e corrigir os manuscritos originais; ao Rev. 
Anthony Collarile, e aos srs. Herbert Jacobsen, Robert Smith e John Carter que 
contribuíram com valiosas Informações e dados de pesquisas; ao Sr. Walter Bjorck Jr., 
da Sociedade Americana de Folhetos, que deu inúmeras sugestões valiosas, a maioria 
delas aproveitadas, a Gretchen Passantino, editora de pesquisas, que fez uma revisão 
de grande parte do material que compõe a edição em inglês e ao colega Clark F. 
Hyman que também deu importante contribuição na revisão dessa edição. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



6 
 

 
 
 
 
 
 

ÍNDICE 
 

Prefácio ..............................................................  08 
1.   O Império das Seitas Heréticas ......................... 09 
2.   Superando a Barreira da Linguagem ................. 13 
3.   A Estrutura Psicológica das Seitas .................... 16 
4.   Zen-Budismo ................................................. 21 
5.  Islamismo, a Mensagem de Maomé .................... 30 
6.  Fraternidade Rosacruz ..................................... 34 
7.   Religiões Orientais .......................................... 39 
8.   Mormonismo, os Santos dos Últimos Dias .......... 52 
9.   As Seitas no Campo Missionário ....................... 107 
10.   O Jesus das Seitas ........................................ 111 
11.   A Evangelização das Seitas ............................. 114 
12.   Recuperando o Terreno Perdido ...................... 119 
Bibliografia .......................................................... 122 
Contracapa .........................................................  127 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NOTA DA EDITORA 
 

A obra O Império das Seitas constitui, no original, um só volume encadernado. 
Visando torná-la mais acessível ao leitor brasileiro, a Editora Betânia optou pela 
divisão em volumes, com encadernação brochurada. Na obra original, há alguns 
capítulos que se aplicam a todas as seitas. Assim, para que cada volume fosse 
completo em si mesmo esses capítulos gerais foram resumidos e reproduzidos em 
todos os livros da série. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



8 
 

PREFÁCIO 
 

Sinto-me honrado em apresentar ao público leitor de língua portuguesa, a obra 
mais importante e mais conhecida do saudoso Dr. Walter Martin. Mais de 400 mil 
exemplares já foram vendidos nos Estados Unidos. 

Impelido por Judas 3, que nos ordena a "batalhar pela fé que uma vez por todas 
foi dada aos santos'*, o Dr. Martin fundou em 1960, nos Estados Unidos, o Christian 
Research Institute, uma organização interdenominacional que assiste às igrejas 
evangélicas no evangelismo de seitas. Quatro anos mais tarde, numa estação de rádio 
em New Jersey, ele começou o programa The Bible Answer Man (O homem que 
responde pela Bíblia). Em 1974, mudou-se para El Toro, Califórnia. Em 1980, 
começou a transmissão por satélite, alcançando a maior parte dos Estados Unidos e 
Canadá. 

Conheci o Dr. Walter Martin em 1979, na Califórnia, Estados Unidos. Pouco 
tempo depois tornei-me seu discípulo na área de seitas e religiões. Fiquei deveras 
impressionado com o seu profundo conhecimento de heresiologia e acima de tudo, 
pelo seu vasto domínio no campo da teologia cristã. Além de O Império das Seitas, 
escreveu vários outros livros, livretes, artigos para muitas revistas e periódicos nos 
Estados Unidos e ainda participou inúmeras vezes de debates públicos, defendendo a 
fé cristã dos ataques advindos das seitas, e, muitas vezes, do liberalismo teológico. 

Em 1983, o Dr. Martin e sua equipe estiveram no Brasil para uma série de 
conferências sobre a defesa da fé cristã. Naquela ocasião, tive o privilégio de ser um de 
seus intérpretes. Suas reuniões, tanto no Rio de Janeiro como em São Paulo, 
causaram um impacto de tal dimensão que ele viu-se persuadido a iniciar uma 
extensão do seu ministério em nosso país. Assim nasceu o Instituto Cristão de 
Pesquisas, uma organização dirigida hoje por brasileiros. Na manhã do dia 26 de 
junho de 1989, enquanto orava, veio a falecer, encerrando assim uma carreira 
frutífera no ministério cristão, e por meio da qual, depois de morto, ainda fala. 

O Brasil é um país místico, obcecado pelo sobrenatural. Entre os vários países 
onde estive desenvolvendo o trabalho de Deus, não encontrei qualquer outro tão 
faminto pela sua Palavra ou pelos valores espirituais como o nosso. Esta é certamente 
uma das razões por que as seitas crescem tanto aqui. Já faz tempo que um livro como 
este tem-se tornado necessário no contexto religioso brasileiro. 

O Império das Seitas avalia as religiões e grupos controversiais sob três 
aspectos: 

1.   Fazendo uma análise histórica de cada grupo. 
2.  Fazendo uma análise teológica dos principais ensinos de cada seita. 
3.   Fazendo uma refutação de seus ensinos à luz da Bíblia Sagrada, enfatizando 

a exegese e doutrina. 
Desde que foi escrito no contexto norte-americano, certas modificações 

tornaram-se necessárias, tais como a remoção de alguns capítulos que não fariam 
sentido dentro do nosso universo religioso e a inclusão e adaptação de outros para um 
melhor aproveitamento no português. 

Este livro é, sem dúvida, a melhor obra de referência já produzida sobre o 
assunto, o que a tornou, logo depois de sua publicação em inglês, um clássico da 
apologética cristã. Qualquer cristão que leva a sério o estudo da doutrina cristã e a 
pesquisa apologética não poderá ignorá-lo. 

 
Instituto Cristão de Pesquisas 

Paulo Romeiro — Diretor Executivo 
Caixa Postal 5011 — Agência Central 

01059-970 São Paulo, SP 



9 
 

 
 

____1____ 
O IMPÉRIO DAS 

SEITAS HERÉTICAS 
 

Em seu livro These Also Believe (Eles também crêem), um estudo das seitas e 
crenças de grupos minoritários, o Dr. Charles Braden, professor jubilado da 
Universidade Northwestern (1954) e John G. Schaffer, conferencista (1955) e professor 
convidado da Faculdade Scripps (1954 a 1956), ambas nos Estados Unidos, fazem 
diversas observações interessantes, com as quais concordo plenamente. Com relação 
ao termo "seita", o Dr. Braden diz o seguinte: 

"Ao empregar o termo "seita", não é minha intenção depreciar nenhum grupo ao 
qual ele se aplique. Seita, no meu entender, é qualquer grupo religioso que, em 
doutrina ou prática, difira, de forma significativa, dos grupos religiosos considerados a 
expressão normativa da religião em nossa cultura." (Prefácio, XII.) Gostaria de 
acrescentar que a palavra pode ser aplicada também a um grupo de indivíduos 
reunidos em torno de uma interpretação errônea da Bíblia, feita por uma ou mais 
pessoas. As Testemunhas de Jeová, por exemplo, em sua maioria, são seguidores das 
interpretações bíblicas de Charles T. Russell e J. F. Rutherford, Nathan H. Knorr e 
Frederic Franz. Os atuais adeptos da Ciência Cristã são discípulos de Mary Baker 
Eddy, pois seguem sua interpretação pessoal das Escrituras. Os Mórmons, como eles 
próprios confessam, adotam a interpretação bíblica feita por Joseph Smith e Brigham 
Young, registrada nos escritos deles. Do ponto de vista teológico, as seitas apresentam 
muitos desvios em relação ao cristianismo tradicional. Paradoxalmente, porém, 
continuam a afirmar que têm o direito de ser consideradas religiões cristas. Não posso 
concordar em tudo com o Dr. Braden, que se confessa um "liberal convicto", nem 
afirmar como ele que "não defendo nenhuma dessas seitas... e não me oponho 
fortemente a nenhuma delas". Embora esteja de acordo com o fato de que "as seitas, 
de modo geral, representam uma busca sincera de milhões de pessoas que procuram 
respostas para as profundas e legítimas aspirações do espírito humano, que a maioria 
delas não encontrou nas igrejas estabelecidas", acredito também que haja muito mais 
para ser dito a esse respeito. Alguém já observou, aliás, com muita sabedoria, que 
"quem não toma posição em favor de uma idéia, poderá ser levado por qualquer idéia". 
Então resolvi posicionar-me dentro das fronteiras do cristianismo bíblico, ensinado 
pelos apóstolos, defendido pelos país da igreja, redescoberto pelos reformadores, e 
chamado por alguns de "doutrina dos reformadores". 

Os teólogos liberais se preocupam mais com o modo de atuar das seitas do que 
com a razão de ser das suas doutrinas, e parece que adotaram como norma de 
conduta a afirmação de Gamaliel. Lembremos, porém, que Gamaliel estava acon-
selhando os judeus a não se oporem aos cristãos dizendo que "se este conselho ou 
esta obra vem de homens, perecerá; mas, se é de Deus, não podereis destruí-los" (At 
5.38,39). 

Não devemos esquecer também que o conselho dele não constitui doutrina 
bíblica, e se fôssemos aceitá-lo na forma como é expresso, teríamos de crer que o 
Islamismo é "de Deus", pois experimentou um crescimento rápido e propagou-se 
vigorosamente por todo o mundo. E também enquadrar nessa mesma categoria o 
Mormonismo (que começou em 1830 com apenas seis pessoas e hoje, 1991, conta com 
cerca de oito milhões de adeptos), o que a maioria dos liberais não aceita, embora se 



10 
 

digam tão liberais. Não quero dizer com isso que devemos examinar as seitas sob 
"microscópios eclesiásticos", mas, sim, à luz da revelação divina que possuímos, a 
Palavra de Deus, a qual pode pesá-las "na balança de precisão da verdade absoluta". 
O Senhor mesmo disse: "Porque se não crerdes que eu sou morrereis nos vossos 
pecados". O critério final para se julgar qualquer coisa relacionada a grupos, seitas, 
crenças, etc, sempre foi e sempre deve ser a pergunta: "Que pensais vós do Cristo? de 
quem é filho?" 

Sou obrigado a discordar também da idéia de que "todos os caminhos que nos 
levam a Deus são bons", pois creio na palavra do Senhor que diz: "Eu sou o caminho, 
e a verdade, e a vida; ninguém vem ao Pai senão por mim". (Jo 14.6.) Observamos que 
Jesus não diz aí: "Eu sou um dos muitos caminhos bons" ou "Sou o melhor caminho, 
sou um aspecto da verdade, sou um fragmento da vida". Nada disso. Ele fez uma 
afirmação em termos absolutos, e a aceitação de que ele é o Salvador do mundo anula 
todas as afirmações semelhantes de outros homens ou religiões. 

Quero deixar bem claro também que apesar de fazer algumas críticas a certas 
posições dos liberais nessa questão de seitas e crenças, não deixo de reconhecer as 
valiosas contribuições deles para esse estudo. Mas por mais completa que seja uma 
pesquisa, por mais longo que seja o tempo dedicado a um estudo, é impossível 
levantar todas as informações e avaliar todos os fatos necessários a uma compreensão 
plena da origem e desenvolvimento das seitas. Meu tratamento do assunto segue uma 
orientação confessadamente teológica, com o objetivo de contrastá-las com o 
Cristianismo, confirmando-o como a verdadeira religião. 

O Dr. Van Baalen está certo quando diz que "as seitas são as contas vencidas da 
Igreja" (O Caos das Seitas, p. 8). E elas o são de feto; mas são muito mais: constituem 
um desafio para que a Igreja afirme mais uma vez os grandes princípios e 
fundamentos do Evangelho de Cristo, tornando-os relevantes para a atual geração. 
Não há dúvida de que o rumo geral que as religiões estão tomando hoje em dia é o do 
sincretismo, isto é, de uma homogeneização das crenças, como já demonstrou mais de 
uma vez o grande historiador Arnold Toynbee. 

Há pessoas que estão sempre tentando convencer-nos, por meio de livros, 
artigos de revistas e jornais, de pronunciamentos em concílios e congressos 
ecumênicos, que "devemos dar menos valor às questões que nos separam, e mais 
ênfase àquelas que temos em comum uns com os outros, e que atuam como elos de 
ligação entre nós e eles". Estamos de acordo com a sugestão desde que aquilo que nos 
une a outros seja uma firme base doutrinária, uma verdade moral e ética, e que essa 
unidade de que se rala seja a união verdadeira do corpo de Cristo. Mas, se como 
querem alguns, esse fator de ligação se ampliar mais, para incluir também aqueles 
que não se acham em harmonia com os princípios essenciais do Cristianismo, então 
temos de nos opor decisivamente à idéia. 

 
A Perspectiva Bíblica 
A era que presenciou o advento de Jesus Cristo foi uma época rica de religiões, 

que iam desde o Animismo crasso e dos rituais sexuais adotados em grande parte do 
mundo, até os panteões romanos, com seus deuses, e as misteriosas crenças dos 
gregos. Basta ler a obra de Gibbon, Declínio e Queda do Império Romano para vermos 
claramente a multiplicidade de deuses e deusas, bem como os sistemas filosóficos que 
figuravam no horizonte religioso daquela era da história. O Judaísmo cessara com 
suas atividades missionárias, já que os judeus se achavam debaixo do tacão de ferro 
do paganismo romano que lhes era adverso. Seus escribas e rabinos haviam 
interpretado e reinterpretado tanto a lei de Deus e acrescentado a ela tantas emendas 
que Jesus chega a dizer o seguinte, aos líderes religiosos de seus dias: "Por que 
transgredis vós também o mandamento de Deus, por causa da vossa tradição?... E 



11 
 

assim invalidastes a palavra de Deus, por causa da vossa tradição". (Mt 15.3,6.) 
E foi no meio desse torvelinho de filosofias humanas deterioradas e de revelação 

divina deturpada que apareceu o Filho de Deus e, com seus ensinamentos e exemplo, 
revelou o homem divino, e com seu poder miraculoso, sua morte viçaria e sua 
ressurreição corpórea, abriu um atalho no emaranhado de dúvidas e temores dos 
homens quando levantado da terra para atrair todos a si. Acertadamente alguém já 
disse que o homem tem liberdade para aceitar ou rejeitar a Jesus Cristo, e a Bíblia 
como Palavra de Deus; tem liberdade para fazer oposição a ele e até para desafiá-lo. 
Mas não tem liberdade para alterar a mensagem essencial das Escrituras: a boa-nova 
de que Deus ama os perdidos e ama tanto que enviou ao mundo seu Filho unigênito 
para que todos pudéssemos viver por intermédio dele. 

Juntamente com esse evangelho da graça de Deus, o Senhor anunciou e 
profetizou que seus seguidores iriam enfrentar provações e tribulações, tanto dentro 
como fora da igreja, e que uma das maiores dificuldades que teriam seria a presença 
de falsos cristos e falsos profetas, que viriam em seu nome e enganariam a muitos (Mt 
24.5). Jesus estava tão preocupado com essa questão que certa vez disse: 

"Acautelai-vos dos falsos profetas que se vos apresentam disfarçados em 
ovelhas, mas por dentro são lobos roubadores. Pelos seus frutos os conhecereis. 
Colhem-se, porventura, uvas dos espinheiros ou figos dos abrolhos? Assim toda árvore 
boa produz bons frutos, porém a árvore má produz frutos maus. Não pode a árvore 
boa produzir frutos maus, nem a árvore má produzir frutos bons. Toda árvore que não 
produz bom fruto é cortada e lançada ao fogo. Assim, pois, pelos seus frutos os 
conhecereis. Nem todo o que me diz; Senhor, Senhor! entrará no reino dos céus, mas 
aquele que faz a vontade de meu Pai que está nos céus. Muitos, naquele dia, hão de 
dizer-me: Senhor, Senhor! porventura, não temos nós profetizado em teu nome, e em 
teu nome não expelimos demônios, e em teu nome não fizemos muitos milagres? 
Então lhes direi explicitamente: Nunca vos conheci. Apartai-vos de mim, os que 
praticais a iniqüidade". (Mt 7.15-23.) 

Cristo revelou que haveria falsos profetas. O Filho de Deus não tinha dúvida de 
que isso ocorreria. E as heresias dos primeiros cinco séculos da era cristã comprovam 
a veracidade de suas predições. Cristo disse ainda que os frutos dos falsos profetas 
seriam visíveis e que a igreja iria identificá-los prontamente. Não nos esqueçamos de 
que os frutos de uma árvore má, além de éticos e morais, podem ser também 
doutrinários. Talvez uma pessoa possa ser até ética e moralmente correta, segundo os 
padrões humanos. Mas se der as costas a Jesus Cristo, rejeitando-o como Senhor e 
Salvador, o fruto dela será ruim, e deverá ser repudiado, pois não passa de um 
simulacro da verdade. O apóstolo João compreendeu bem isso quando disse: "Eles 
saíram de nosso meio, entretanto não eram dos nossos; porque, se tivessem sido dos 
nossos, teriam permanecido conosco; todavia, eles se foram para que ficasse manifesto 
que nenhum deles é dos nossos". (1 Jo 2.19.) 

Então a Bíblia de fato fala de falsos cristos, falsos profetas e falsos apóstolos, 
bem como de "obreiros fraudulentos, transformando-se em apóstolos de Cristo. E não 
é de admirar; porque o próprio Satanás se transforma em anjo de luz. Não é muito, 
pois, que os seus próprios ministros se transformem em ministros de justiça; e o fim 
deles será conforme as suas obras" (2 Co 11.13-15). 

Então a perspectiva bíblica com relação a esses falsos profetas e seus falsos 
ensinos é a de que devemos ter compaixão e amor por aqueles que foram envolvidos 
nos ensinos deles, mas também precisamos nos opor vigorosamente às doutrinas, com 
o supremo objetivo de ganhar a alma do indivíduo, e não de discutir com ele. Não 
devemos esquecer que os adeptos dessas seitas são almas pelas quais Jesus morreu, 
pois "ele é a propiciação pelos nossos pecados, e não somente pelos nossos próprios, 
mas ainda pelos do mundo inteiro" (1 Jo 2.2). 



12 
 

Nosso propósito com este livro é despertar maior interesse entre o povo de Deus 
para esse importante campo missionário que são os adeptos das seitas, apontar as 
falhas de seus diversos sistemas doutrinários, e fornecer recursos aos crentes para 
que saibam responder corretamente, quando abordados por eles, e ao mesmo tempo 
apresentar-lhes as bases do evangelho de Cristo com uma forte preocupação pela 
salvação deles. Outra meta deste livro é deixar o leitor bem familiarizado com as 
restauradoras verdades do evangelho, para que ele possa enxergar a maravilhosa 
herança que temos na fé cristã e se sinta inspirado a viver para o Salvador e a 
testemunhar dele de modo eficaz. 

A Associação de Bancos dos Estados Unidos utiliza para treinamento de pessoal 
um recurso, que exemplifica bem o nosso objetivo. Todos os anos eles levam a 
Washington centenas de caixas para ensiná-los a identificar o dinheiro falso, que 
sempre acarreta enormes prejuízos para o tesouro do país. O mais interessante é que, 
nos quinze dias de duração do treinamento, nenhum dos "caixas" manuseia cédulas 
falsas; só lidam com notas verdadeiras. E que a direção da associação está convencida 
de que, se o funcionário estiver bem familiarizado com o dinheiro verdadeiro, 
identificará o falso assim que este lhe cair nas mãos, por mais perfeita que seja a 
falsificação. 

A verdade é que, quando os cristãos se familiarizarem com as doutrinas 
fundamentais da fé, saberão identificar facilmente os falsos ensinos que divergem dos 
do cristianismo bíblico. 

As seitas têm lucrado muito com o fato de a igreja cristã não compreender bem 
os ensinos delas e não criar uma metodologia prática para evangelizar seus adeptos, 
refutando seus argumentos. 

É verdade que a estrutura doutrinária delas contém inúmeras verdades, todas 
elas, diga-se de passagem, retiradas de fontes bíblicas. Mas acham-se tão mescladas 
de erros humanos que acabam sendo mais mortíferas que uma mentira frontal. Além 
disso, algumas seitas têm dado ênfase a aspectos que a igreja cristã tem ignorado, 
como cura divina (Ciência Cristã), profecias (Testemunhas de Jeová e Mormonismo) e 
outros. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



13 
 

____2____ 
SUPERANDO A 

BARREIRA 
DA LINGUAGEM 

 
A era em que vivemos, com sua mentalidade científica, criou, no sentido exato 

do termo, um vocabulário novo que, se não for compreendido, pode trazer sérios 
problemas para a comunicação humana. A revolução cultural que modificou o 
vocabulário da tecnologia, psicologia, medicina e política afetou também as religiões 
do mundo, de modo geral, e a teologia cristã em particular. Em artigo publicado na 
revista Éternity, o famoso teólogo, Dr. Bernard Ramm, fazendo uma avaliação do 
pensamento teológico do Dr. Tillich, importante teólogo moderno, já falecido, ex-
professor da Faculdade de Teologia da Universidade de Chicago, chama a atenção 
para esse fato. Diz ele que Tillich reinterpretou os conceitos teológicos tradicionais de 
forma tão radical que o efeito disso sobre a teologia cristã chega a ser desastroso. "Ele 
reinterpreta ensinos bíblicos como pecado, culpa, condenação, justificação, 
regeneração, etc., de forma totalmente estranha ao sentido original revelado na 
Bíblia."1 

Portanto, um teólogo moderno pode empregar a terminologia da Bíblia e da 
teologia histórica com um sentido totalmente diverso do que pretendia a dos escritores 
sacros. 

Antes de começar a examinar as seitas não-cristãs focalizadas nesta obra, 
precisamos lembrar que seus fundadores e pregadores fizeram com a estrutura 
semântica da teologia cristã, exatamente o mesmo que os teólogos modernistas. 
Assim, uma Testemunha de Jeová, um Mórmom ou um adepto da Ciência Cristã, por 
exemplo, pode usar a terminologia bíblica cristã tranqüilamente, mas empregará esses 
termos dentro de uma estrutura teológica própria, por eles criada, dando um sentido 
quase sempre diferente do sentido historicamente aceito. 

Já ouvi várias vezes a pergunta: "Por que será que quando converso com um 
membro de uma dessas seitas, tenho a impressão de que ele concorda em tudo com o 
que estou dizendo. Mas, terminada a conversa, sinto que não houve uma comunicação 
de fato, como se não tivéssemos falado a mesma língua?" 

Naturalmente a resposta é que não houve comunicação porque o vocabulário 
empregado pelas seitas não é o da Bíblia, por definição. 

 
O Quebra-Cabeças da Semântica 
A questão semântica sempre teve um papel preponderante nos negócios 

humanos, pois através do seu uso, ou abuso — seja qual for o caso — muitas igrejas, 
tronos e até governos têm-se levantado, permanecido no poder, e depois sido 
destituídos. 

A melhor maneira de se utilizar a chave que poderá desvendar o segredo do 
jargão semântico das seitas é ilustrada pelos fatos que narro a seguir, e que foram 
coletados nos meus mais de trinta anos de pesquisa e trabalho prático junto a elas. 

Uma típica seita não-cristã deve sua existência ao fato de sempre utilizar a 
terminologia do Cristianismo, citar passagens bíblicas (quase sempre fora de 
contexto), e colocar em sua estrutura doutrinária inúmeros "clichês" e termos 
evangélicos, sempre que eles favorecem seus interesses. Até o presente, eles têm 
obtido muito sucesso nessa tentativa de apresentar seu sistema como sendo cristão. 



14 
 

Portanto, ao ter um confronto com um adepto de uma dessas seitas, devemos 
lembrar que estamos lidando com alguém que está familiarizado com a terminologia 
cristã, e que a reinterpretou para que se harmonizasse com seu sistema teológico. 

Um exemplo concreto dessa reinterpretação é o caso de quase todas as seitas 
gnósticas que dão ênfase à cura, terem em comum um conceito panteístico de Deus 
(como por exemplo Ciência Cristã, Seicho-No-Iê, Rosacrucianismo, Escola da Unidade, 
Novo Pensamento e outras). 

Nos inúmeros contatos que tive com adeptos delas, pude observar que faziam 
uso desse terrível labirinto semântico. Geralmente eles começam falando muito sobre 
Deus e Cristo. Falam principalmente de amor, tolerância, perdão, sobre o Sermão do 
Monte, e constantemente citam, fora de contexto, a famosa passagem de Tiago: "A fé 
sem obras é morta".(Tg 2.17.) 

É interessante notar que esse indivíduo raramente aborda questões como o 
problema do mal, a existência do pecado na vida do homem, a necessidade da 
expiação viçaria de Cristo como a única forma de se obter a salvação dos pecados, por 
intermédio da graça divina e mediante o exercício da fé. Aliás, eles evitam tais 
assuntos como quem foge da peste, e se insistirmos, só depois de muita relutância é 
que aceitam tocar neles. 

Outro aspecto dessa manipulação semântica que deixa confuso o crente que 
tenta evangelizar um membro de uma seita é o volume de citações bíblicas que ele faz 
e o fato de dar a impressão de que concorda com quase todos os argumentos do 
cristão. Está sempre citando frases feitas, como "Nós cremos assim também", "Nós es-
tamos de acordo nesse ponto". 

A solução desse difícil problema não é simples. O crente precisa estar ciente de 
que, a cada termo ou doutrina bíblica que ele mencionar, na mente do outro se 
acenderá como que uma luzinha vermelha com a reinterpretação deles, e ele 
prontamente dará sua explicação distorcida. Quando o crente perceber que, embora o 
membro da seita aparente concordar com a doutrina em discussão, na verdade 
discorda de sua conceituação histórica e bíblica, estará começando a lidar de forma 
correta com a terminologia da seita. 

É muito simples para o adepto da seita espiritualizar e modificar o sentido dos 
textos e ensinos bíblicos, de forma a estar em harmonia com a fé cristã histórica. Essa 
harmonia, porém, é bastante superficial, e baseia-se numa ambivalência das palavras, 
que não passa pelo crivo do contexto e da gramática bíblicos, e nem de uma exegese 
correta. Na verdade, a língua é algo muito complexo; todos concordamos com isso. 
Mas há um fato que ninguém nega: em um mesmo contexto cada termo só pode ter 
um sentido. Ou aceitamos isso ou podemos preparar-nos para negar todos os avanços 
da gramática e da erudição, para voltar a escrever nas cavernas como nossos supostos 
ancestrais da idade da pedra. Para ilustrar melhor esse ponto, vejamos como a 
experiência do dia-a-dia mostra o absurdo da reinterpretação de termos nas diversas 
áreas de atividade humana. 

Se um advogado vai defender certo réu, precisa conhecer bem as leis que 
regulam os procedimentos relacionados com o julgamento, como a inquirição das 
testemunhas, o exame das evidências, etc. Mas acima de tudo, ele precisa crer que 
seu cliente é inocente. Se este diz ao seu advogado que cometeu uma contravenção e 
não um crime, está empregando terminologia jurídica. Mas se o advogado descobrir 
depois que o indivíduo modificou o sentido desses termos, atribuindo-lhes o mesmo 
significado, ou deverá recusar-se a defendê-lo ou esclarecer essa terminologia perante 
o júri. Por definição, crime é crime e contravenção é contravenção. Se alguém 
confessar que roubou cerca de cem dólares (que seria um pequeno furto), querendo 
dizer que foi mais ou menos cem dólares, sabendo que na verdade foi mais de 
quinhentos (que é considerado pela lei americana um roubo maior) está fazendo um 



15 
 

joguinho que a lei não admite. Certamente ele será punido por manipular os termos 
jurídicos oficiais. 

No âmbito da medicina, se um cirurgião anuncia que irá proceder a uma 
cirurgia cardiovascular, mas em seguida, na presença de colegas de profissão, faz a 
remoção da vesícula do paciente e depois defende-se dizendo que, no seu entender, 
cirurgia cardiovascular significa remoção da vesícula, não irá praticar medicina por 
muito tempo. A operação do coração é uma cirurgia muito delicada. A remoção da 
vesícula, por definição, é outra operação. 

Tanto na medicina como na ciência jurídica, os termos são aquilo que são, e 
pronto. E isso se aplica também a outras áreas da atividade humana, como a 
economia e o comércio. Mas para os adeptos de uma seita herética, as palavras, 
dentro de um determinado contexto não significam aquilo que sempre significaram. E 
assim como a Ordem dos Advogados e o Conselho de Medicina não tolerariam uma 
modificação no sentido de termos num diagnóstico ou numa cirurgia, assim também a 
igreja de Jesus Cristo tem todo o direito de não aceitar distorções grosseiras e 
reinterpretações da terminologia bíblica tradicional apenas para agradar a uma 
cultura e uma sociedade que não aceitam que haja um padrão ou critério absoluto 
para a verdade, mesmo que essa verdade seja revelada por Deus em sua Palavra, por 
intermédio do testemunho de seu Espírito. 

As principais seitas modificam, sem o menor constrangimento, o sentido de 
termos estabelecidos ao longo da História. E depois respondem às interpelações dos 
teólogos cristãos com esta argumentação sem sentido: "Você interpreta do seu jeito, eu 
interpreto do meu. Precisamos ter mente aberta. Afinal, qualquer interpretação é boa". 

Portanto, não é de admirar que os cristãos ortodoxos se sintam impelidos a 
censurar as distorções praticadas contra uma terminologia definida e já de longa data 
aceita, e a afirmar que as seitas não têm base nem na Bíblia, nem na lingüística, nem 
na escolástica para reinterpretar os termos bíblicos da forma como o fazem. 

Espiritualizar os textos e doutrinas bíblicas ou tentar explicá-los com frases 
obscuras é praticar desonestidade intelectual. Não é incomum encontrar esta prática 
nas principais obras das seitas. Seus adeptos ainda irão descobrir que o poder do 
Cristianismo não se encontra em sua terminologia, mas no relacionamento do indi-
víduo com o Cristo da revelação. Trata-se do encontro do homem com seu Deus. Ele 
tem de se tornar uma nova criatura em Cristo. Despir a terminologia cristã de seu 
significado histórico só serve para criar confusão e nunca diminuirá a força do 
evangelho, que é a pessoa do Salvador a executar sua função vital: redimir o pecador 
pela graça divina. 

O Cristo das Escrituras é divino e eterno, e não pode desaparecer ao simples 
toque do botão de uma reinterpretação de termos, por mais bem feita que ela seja. 
Sempre que um crente tiver um confronto com um adepto de uma seita, seja ela qual 
for, deve manter-se ao conflito básico da terminologia que certamente ocorrerá. 

 
_______________________ 
1. Novembro de 1963. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

____3____ 
A ESTRUTURA 
PSICOLÓGICA 

DAS SEITAS 
 
Durante meus contatos com os adeptos das seitas, observei que todos eles, 

embora diferentes entre si como indivíduos, possuem em comum certos traços 
psicológicos. Um estudo atento dessas semelhanças revelou algumas tendências 
interessantes. 

Em primeiro lugar, e acima de tudo, o sistema doutrinário das seitas se 
caracteriza por um fechamento da mente. Eles não buscam uma avaliação cognitiva 
racional dos fatos. A cúpula da organização interpreta os fatos para os membros, ge-
ralmente invocando a autoridade da Bíblia ou do seu fundador, como suprema fonte 
de suas afirmações. Esse sistema de crença ocupa uma posição isolada; nunca adota 
uma coerência lógica. Essas crenças como que ocupam um compartimento fechado na 
mente do adepto, que, uma vez inteiramente submisso ao padrão de autoridade de sua 
organização, nunca mais questiona nada, nem tem mais dúvidas. 

Em segundo lugar, essas seitas se caracterizam também por forte antagonismo 
pessoal contra os cristãos, já que associam seu desagrado pela mensagem cristã com 
o mensageiro que adota crenças opostas às suas. 

Teoricamente falando, se pudermos levar o adepto a fazer distinção entre o 
indivíduo (isto é, a pessoa a quem ele se mostra antagônico) e o ideário doutrinário 
dele (que é o verdadeiro alvo do antagonismo), passaríamos a ser para ele apenas uma 
fonte de informação objetiva, neutra, o que facilitaria o diálogo. Desse modo ele nos 
veria apenas como uma pessoa que adota um pensamento teológico oposto ao dele, 
mas que não se acha necessariamente numa posição de antagonismo pessoal. 

Essa medida pode ajudar a remover o sentimento de hostilidade. Depois que o 
membro da seita, que recebeu uma "lavagem cerebral'* psicológica por parte da 
organização (seja a Sociedade Torre de Vigia, ou os livros de Mary Eddy, ou os escritos 
de Joseph Smith e Brigham Young) aprende a aceitar um cristão em bases pessoais, 
separando as diferenças teológicas, as possibilidades de uma boa comunicação 
aumentam enormemente. 

A quase totalidade das seitas ensina a seus discípulos que todos aqueles que se 
opõem às suas crenças só podem estar motivados por influência satânica, 
preconceitos cegos e grande ignorância. Portanto, quando um deles encontra um 
cristão que não corresponde a essa descrição, os resultados podem ser excelentes. Um 
crente sábio, que dá mostras de não possuir preconceitos, que se acha razoavelmente 
informado e demonstra um genuíno interesse pelo seu bem-estar (o que ele percebe 
facilmente pela preocupação do crente com sua alma e sua condição espiritual) pode 
conseguir derrubar os mecanismos de condicionamento de qualquer seita. 

Em terceiro lugar, todas as seitas, quase sem exceção, apresentam uma espécie 
de dogmatismo institucional e uma forte intolerância para com qualquer outra forma 
de pensamento que não a sua. Obviamente no caso das seitas não-cristãs que 
desejam ser associadas ao Cristianismo, isso decorre do fato de que a base de suas 
teses quase sempre é, como alegam eles, de origem sobrenatural. 

A história das seitas sempre começa com uma declaração autoritária por parte 
do fundador ou fundadores. Após a morte deles, ou mesmo durante sua vida, essa 
afirmação é institucionalizada, tornando-se um dogma que exige do seguidor uma 



17 
 

confiança absoluta na autoridade sobrenatural daqueles que receberam a revelação 
inicial, que estaria contida em seus escritos e pronunciamentos. 

A questão da intolerância acha-se intimamente ligada ao dogmatismo 
institucional ou autoritarismo. E as seitas que adotam essa linha de ação mostram-se 
muito resistentes a mudanças e a influências externas, pois sua mola mestra é a con-
formidade absoluta, a ambigüidade, e o extremismo. 

O quarto e último ponto a ser analisado em qualquer estudo que se faça das 
seitas é o isolamento. 

Nota-se dentro da estrutura das seitas não-cristãs a existência de crenças que, 
sem dúvida alguma, são logicamente contraditórias, e que em termos de diagnóstico 
psicológico seriam classificadas como "compartimentalização". Em seu clássico livro, 
1984, George Orwell define o fato como "duplo pensar". 

Rokeach ilustra esta questão de forma magnífica: 
"Vemos muitos exemplos desse duplo "pensar" no dia-a-dia: uma pessoa 

manifesta profunda aversão pela violência mas ao mesmo tempo crê que em certas 
situações ela é justificável; outra afirma possuir uma imensa confiança no ser 
humano, mas apesar disso crê que as massas são estúpidas; alguém apoia a 
democracia, mas também defende a idéia de que o país seja governado por uma elite 
intelectual; crê na liberdade, mas acha também que certos grupos devem sofrer 
limitações; acredita que a ciência não fez apreciações sobre o que é certo ou errado, 
bom ou mau, mas vê distinção entre uma teoria boa e outra que não é boa, entre um 
bom experimento e um experimento errado. Essas expressões de crenças claramente 
contraditórias constituem uma indicação de isolamento dentro do sistema... O 
supremo indicador é a negação frontal de que haja contradição. Esses indivíduos ne-
gam os fatos contraditórios de várias maneiras. Invocam argumentos como o do 
"absurdo" ("evidentemente, isso é absurdo") do "acaso", da "exceção que confirma a 
regra", e o de que "não temos acesso à verdade e as únicas fontes de informação de 
que dispomos são tendenciosas".1 

Acho que não poderíamos explicar esse fato de forma mais clara no que diz 
respeito às seitas. O Dr. Rokeach colocou o dedo bem na ferida. Todas as 
Testemunhas de Jeová estão bem cientes de que a Sociedade Torre de Vigia, sob a 
liderança do juiz Rutherford, afirmava que Abraão, Isaque e Jacó voltariam à terra em 
1925 (Milhões que Agora Vivem Jamais Morrerão, p. 110/111), e chegaram até a 
comprar uma casa para esses patriarcas — a "Bete Sarim" ou "casa de príncipes", em 
San Diego, Califórnia {Salvação, p. 276). E embora eles estejam perfeitamente cientes 
de que os patriarcas não apareceram na data marcada, ainda se apegam 
obstinadamente aos mesmos princípios de interpretação profética pelos quais 
chegaram às "revelações", hoje invalidadas, recebidas pelos líderes da organização. E 
não há dúvida de que ainda se acham apegados a esses princípios, pois recentemente 
tiveram um novo fracasso quando predisseram que a batalha de Armagedom ocorreria 
em 1975 (Vida Eterna — Na Liberdade dos Filhos de Deus, p. 28/35). E claro que ela 
ainda não ocorreu, mas as fiéis Testemunhas de Jeová continuam de porta em porta, 
insistindo em falar das "revelações" que recebem por intermédio da Organização. 

Os historiadores e teólogos mórmons mais bem informados estão cientes de que 
da primeira edição do Livro de Mórmon para a atual houve pelo menos 3.913 
mudanças (e se levarmos em conta as diferenças de pontuação serão mais de 25.000). 
A primeira edição já sofreu várias revisões, primeiro por Joseph Smith, e depois por 
seus sucessores ao longo dos últimos cento e cinqüenta anos. Contudo, tanto os 
dados removidos como os atuais são apresentados como revelação divina. Esse é outro 
exemplo da coexistência pacífica de contradições claras dentro do sistema de crenças 
do mormonismo, que permite o isolamento ou segregação de evidências ou conceitos 
conflitantes. 



18 
 

Outro exemplo de contradição é o fato de que a Ciência Cristã sabe, há muito 
tempo, que embora Mary Baker Eddy criticasse violentamente a classe médica e os 
remédios, e afirmasse que a dor, o sofrimento e as doenças fossem irreais, em seus 
últimos anos de vida ela recebeu cuidados médicos, tomou injeções de morfina para 
aliviar as dores, usava óculos e extraiu dentes que cariaram. Contudo, a despeito 
disso, a Ciência Cristã continua afirmando que são válidos todos os ensinamentos 
dela, que na prática negam o que ela viveu. Eis um exemplo clássico de isolamento 
que se encaixaria muito bem com o ditado: "Médico, cura-te a ti mesmo!" 

 
O Processo de Condicionamento Psicológico 
Para concluir nossas observações nessa área pouco focalizada nos estudos 

sobre as seitas, vejamos alguns exemplos de como o Mormonismo, a Ciência Cristã e 
as Testemunhas de Jeová condicionam seus adeptos para reagir aos incrédulos, fora 
do seu círculo. 

No caso das Testemunhas de Jeová, a literatura da Torre de Vigia está repleta 
de exemplos de condicionamento psicológico pelo qual, mediante um determinado 
estímulo, o indivíduo emite um tipo de reflexos religiosos. 

"A classe clerical sempre se apresentou como a representante de Deus na terra. 
Satanás tomou posse da mente desses homens e injetou nela doutrinas acerca de 
Jesus e seu sacrifício que eles estão ensinando há séculos. Esses ensinos têm causado 
uma grande confusão. Os apóstolos ensinaram a verdade, mas pouco depois da morte 
deles o diabo encontrou algum sacerdote que se julgava muito sábio e capaz de en-
sinar melhor que os apóstolos inspirados.2 

"Então, consciente ou inconscientemente, (essa classe) é um instrumento nas 
mãos do deus deste século, Satanás, o diabo, que a tem usado para cegar o 
entendimento do povo, a fim de impedir que eles compreendam o grande plano de 
salvação e reconciliação por Deus."3 

Obviamente, a classe pastoral do Cristianismo é sempre a vilã da história, sendo 
então, o alvo dessa "ira santa". Mas a Sociedade Torre de Vigia nunca explica a 
diferença entre essa "ira santa" e o velho e conhecido ódio. Deixam claro, que o 
Cristianismo (todas as igrejas históricas), dirigido por uma classe clerical corrupta, 
instilou na humanidade essa doutrina da Trindade, concebida por Satanás, bem como 
as doutrinas do inferno e do castigo eterno, sem que ninguém se desse conta disso. 
Portanto, eles são sempre suspeitos em tudo, e as doutrinas que ensinam foram 
inspiradas por Satanás, não sendo dignas de crédito. 

Não é de admirar, portanto, que Stanley High, uma pessoa sempre equilibrada e 
imparcial, tenha escrito o seguinte em um artigo de Seleções do Reader *s Digest, em 
junho de 1940: 

"As Testemunhas de Jeová odeiam todo mundo e se esforçam para que o 
sentimento seja recíproco... Eles fazem do ódio uma religião". 

Para a Torre de Vigia, as doutrinas do inferno e do castigo eterno, que provocam 
no homem o medo da punição, são "absurdas", e não se coadunam com o caráter de 
Deus. Portanto, tanto elas como a doutrina da Trindade são de origem satânica e, 
sendo falsas, devem ser rejeitadas. 

Em essência, o que eles fazem é atribuir um significado controvertido a certos 
termos teológicos comuns (Trindade, Divindade de Cristo, inferno, castigo eterno, 
Cristianismo, alma imortal), e assim todas as vezes que esses termos são 
mencionados, as Testemunhas de Jeová têm uma instantânea reação de hostilidade. 

A Torre de Vigia não hesita em acusar a classe ministerial e o Cristianismo como 
um todo, de trazer todo tipo de males ao mundo. Aliás, chegam ao ponto de insinuar 
que o Cristianismo favoreceu as grandes guerras deste século, e não fez nada para 
evitá-las. 



19 
 

"Se o Cristianismo quisesse, poderia ter facilmente evitado a primeira e a 
segunda grandes guerras."4 

Enquanto as Testemunhas de Jeová estão preocupadas com o Armagedom, com 
a teocracia, com o "Tempo do Fim" e com o "ódio puro", os Mórmons têm outras 
preocupações teológicas e psicológicas. 

O cerne do sistema teológico mórmon é uma forte ênfase à autoridade de que o 
grupo sacerdotal se acha investido, bem como aos rituais e símbolos dirigidos pela 
hierarquia da igreja Mórmon. Logo no início, um convertido mórmon aprendeu que a 
chave da autoridade se acha em poder dos sacerdotes e que uma das características 
da restauração da verdadeira igreja de Jesus Cristo na terra é o fato de que os 
sacerdotes existem e perpetuam essa autoridade. 

Um mórmon fiel usa roupas de baixo simbólicas pelas quais ele está sempre 
lembrando seus deveres como membro do grupo. Se pensarmos ainda na forte ênfase 
dada ao batismo para a remissão dos pecados, ao dízimo, e ao serviço missionário 
voluntário, vemos como os seguidores ficam encerrados dentro de um círculo fechado, 
homogêneo, do qual é praticamente impossível fugir, a não ser com sérias penalidades 
espirituais e econômicas. 

Todo mórmon é ensinado que sua seita é a verdadeira religião cristã; ou, usando 
seus próprios termos, é "a restauração do cristianismo na terra". Os ritos privados dos 
templos Mórmons os rituais associados com o batismo pelos mortos, os apertos de 
mão secretos, os sinais e símbolos adotados, tudo isso prende o membro da seita e 
seus familiares num laço que em Psicologia é chamado de "grupo social". Quem não 
for aceito nesse grupo não terá paz, nem gozará de prestígio, nem terá posição na 
comunidade. 

Da mesma forma, o mórmon que se converte ao Cristianismo muitas vezes sofre 
perseguições nas regiões de maior concentração de membros da seita. Se alguém 
incorrer no desagrado dessa igreja pode facilmente perder seu ganha-pão. 

Outro modo pelo qual os mórmons prendem seus fiéis é seu programa de 
amparo social. Se um chefe de família perde o emprego, sofre algum acidente ou 
morre, a igreja assume o sustento da esposa e filhos. E esse amparo é tão eficiente 
que durante a grande depressão econômica da década de 30 nos Estados Unidos, as 
famílias mórmons não passaram fome, nem se viam filas para distribuição de sopa ou 
pão nas áreas de domínio deles. 

Outro aspecto do Mormonismo é apelar conscienciosa-mente para o princípio 
bíblico de se ajudarem uns aos outros. Eles fazem empréstimos uns aos outros, 
trabalham uns para os outros, e todos se esforçam no sentido de alcançar o objetivo 
comum de transmitir o "cristianismo restaurado" a toda a humanidade. Esses e outros 
pontos fortes da seita fazem dela uma religião centrada na família, que associa o senti-
mento religioso aos fortes laços de unidade e lealdade familiar. Isso cria uma espécie 
de coação e um intrincado sistema de valores extremamente complexo, sobre o qual se 
estabelece a estrutura teológica da igreja, que assim se coloca como um alvo a ser 
alcançado para que o mórmon comum atinja a "exaltação" ou o avanço até a condição 
de divindade. 

Portanto, para um deles conseguir desvencilhar-se desses diversos jugos e 
passar a caminhar com a liberdade de uma genuína experiência com o Filho de Deus, 
deve possuir grande coragem, já que sofre fortes pressões psicológicas, econômicas e 
religiosas. Mas o fato é que um grande número está tomando essa posição, nesse 
momento em que o Espírito Santo continua a chamar do meio deles a igreja que é o 
corpo de Cristo. 

Diferentemente das duas seitas já analisadas, a Ciência Cristã não está 
interessada em conferir a seus adeptos a divindade (mormonismo), nem derramar 
sobre eles o pânico escatológico do Armagedom (Testemunhas de Jeová). 



20 
 

A Ciência Cristã é uma engenhosa mistura do gnosticismo do primeiro século, 
com a filosofia hegeliana do século XVIII, mais o idealismo do século XIX, misturados 
a uma estrutura de teologia cristã reinterpretada, na qual se dá ênfase à cura física 
com base na questionável prática da negação da realidade material e objetiva do 
corpo. 

Na Ciência Cristã, faz-se total distinção entre o mundo objetivo da realidade 
física (matéria), e o mundo espiritual da existência sobrenatural (mente). Mary Baker 
Eddy ensinava que o "homem como idéia de Deus já estava salvo, com uma salvação 
eterna".5 

Portanto, o adepto da Ciência Cristã não precisa ver-se como um pecador que 
necessita de salvação, pois crê que já a possui pelo fato de que o "homem já está 
salvo", porque é um reflexo da mente divina. 

A Ciência Cristã apresenta inquietantes aberrações psicológicas. A Sr.a Eddy 
exigia que seus seguidores evitassem todo contato com os elementos não-espirituais 
do ilusório mundo material. Proibia que lessem "literatura prejudicial", para que não 
se convencessem da realidade do corpo físico, de suas enfermidades e dores e da 
inevitável morte. 

Então o cientista cristão pratica uma repressão subconsciente, e 
conscientemente remove da lembrança certos fatos que perturbam toda a configuração 
dos padrões de condicionamento psicológico. Ele é condicionado para não acreditar na 
existência do mundo material, embora seus sentidos físicos comprovem essa 
realidade. Está continuamente afirmando que a matéria não existe de fato e, portanto, 
sofre de uma espécie de esquizofrenia religiosa. 

Um lado de sua personalidade dá testemunho da realidade do mundo material e 
de sua inexorável decomposição, enquanto o condicionante processo da doutrina da 
Ciência Cristã martela de modo incessante em sua mente, afirmando que a única 
realidade verdadeira é a espiritual ou mental, com o objetivo de anular esse 
testemunho. 

Federíamos fazer ainda muitas outras observações, mas falta-nos espaço. Minha 
esperança é que, se o leitor analisar e estudar bem os vários aspectos do padrão de 
conduta das seitas aqui debatidas, possa obter uma visão mais profunda da estrutura 
psicológica dessas religiões, que continuam a influenciar uma parcela cada vez maior 
de cristãos professos, que se acham mal preparados para fazer frente aos perigos e 
sutilezas dessas distorções psicológicas e teológicas. 

 
1.  Do livro The Open and Closed Mind,   p. 36/37. 
2.  Reconciliation (reconciliação), de J. F. Rutherford. 
3.  Idem. 
4.  The Wuchtower (A Sentinela. versão americana), 1.° de dezembro de 1951. 
5.  Miscellaneous Writings, de Mary Baker Eddy. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



21 
 

____4____ 
ZEN-BUDISMO 

 
Entre as seitas focalizadas neste livro, a segunda mais antiga é uma ramificação 

do budismo, uma das principais religiões do mundo, que conta com milhões de 
seguidores. 

Conhecida na América como Zen, essa seita originou-se do ramo japonês da 
escola de meditação da filosofia budista, levada da China para o Japão no século VII 
de nossa era. 

Os dois grandes pioneiros do Zen-Budismo no Japão foram Eisai, que fundou a 
seita Rinzai em 1191 A.D., e Dogen, que fundou a seita Soto em 1227 A.D. A Rinzai 
dava ênfase a uma proteção especial para a nação japonesa, enquanto a outra 
acentuava mais a centralização do poder nas mãos do imperador. Dessa forma o Zen-
Budismo ficou muito ligado à existência do povo e do governo japonês. 

Hoje o Zen-Budismo afirma possuir mais de três milhões de seguidores no 
Japão. Na América do Norte há mais ou menos 300.000 budistas, muitos dos quais 
praticam o Zen, dentre os quais Jerry Brown, ex-governador da Califórnia. 

Os leais seguidores do Zen-Budismo atribuem sua origem a Buda que, segundo 
eles comunicou a seus discípulos o Mahakasyapa (ou simplesmente Kasyapa), a 
chamada "doutrina da mente de Buda". Diz a lenda que Buda apenas colheu uma flor 
em silêncio, e desse modo comunicou o fragmento místico de sua mente. Daí provém a 
importância da "mente de Buda" nessa seita. 

Essa escola do Budismo, precursora do Zen, foi criada formalmente na China 
pelo famoso Bodhi-Dharma (480-528 A.D.) por volta do ano 528 A.D., embora 
supostamente tenha sido iniciada pelo grande Buda e transmitida por uma linha 
sucessiva de vinte e oito patriarcas. 

Nos Estados Unidos essa religião tem crescido com grande rapidez nos últimos 
anos. Isso se deve principalmente ao fato de o povo se encontrar desiludido com um 
sistema social sem valores definidos e estar-se voltando para os falsos valores ofe-
recidos pelas religiões e filosofias orientais. 

Hoje temos de olhar o Zen com certa consideração, já que está recebendo 
atenção favorável por parte de publicações de renome como Time, Newsweek, Life, U. 
S. News and World Report e Seleções do Reader's Digest, para citar apenas algumas. O 
Zen-Budismo propriamente dito é ainda mais complexo do que faz parecer o 
deturpado jargão empregado pelos falsos intelectuais que anseiam desesperadamente 
conquistar "um lugar ao sol". Não que tenham capacidade para isso, mas acham que 
têm direito a ele, devido a uma suposta superioridade intelectual e filosófica em 
relação a outros homens. E não estamos exagerando. Qualquer um que travar 
conhecimento com esses falsos adeptos do Zen poderá constatar isso. Eles acreditam 
de feto que o mundo lhes deve o seu sustento. Assim, enquanto vão soltando 
sentenças fragmentadas, enxertadas de linguagem simbólica, terminologia Zen e uma 
lógica mutilada, pregam sua fé ao povo simples, instando com eles a que abracem 
essa mensagem que, dizem eles, libertou-os. 

 
As Implicações Teológicas do Zen-Budismo 
Gautama Buda, o fundador do Budismo, era filho de Sudodana, um governante 

de uma região próxima ao Himalaia, no que hoje é o Nepal. Ainda bem jovem, Sidharta 
Gautama (seu verdadeiro nome) começou a perceber as diversas contradições e 
problemas da vida. Não podendo mais suportar uma vida de nobre aristocrata, 
abandonou a mulher e o filho e tornou-se um asceta errante à procura da verdade 



22 
 

sobre a existência humana. Dizem os historiadores budistas que, após quase sete 
anos de peregrinações, ele encontrou "o verdadeiro caminho" e experimentou a 
"grande iluminação" debaixo da lendária árvore bodhi (árvore da sabedoria) e desse 
modo atingiu o nirvana, o supremo estado que, segundo o Zen-Budismo, pode ser 
alcançado por qualquer membro da escola de meditação. Nesse ponto eles divergem do 
budismo clássico, que ensina que para se alcançar o nirvana são necessários diversos 
ciclos de reencarnações. Segundo o Zen é possível chegar-se a ele agora, ainda nesta 
vida. 

Os ensinos de Buda focalizam as "Quatro Nobres Verdades" e suas ramificações: 
o sofrimento, sua causa, seu fim e o caminho que leva a este fim. De acordo com o 
budismo: 

"Nesse ensino percebem-se imediatamente três elementos comuns a todas as 
ideologias do Hinduísmo pós-védico, quais sejam, a transmigração, o carma e a 
dissolução da individualidade. Resumindo o ensino de Buda da forma mais sucinta 
possível, pode-se dizer que o nascimento é sofrimento, a velhice é sofrimento, a doença 
é sofrimento e o apego às coisas terrenas é sofrimento. O nascer e renascer, o ciclo da 
reencarnação, resulta da sede de viver inerente ao homem, aliada à paixão e ao desejo. 
A única maneira de alguém se libertar dessa sede é seguir a "senda óctupla": fé 
correta, vontade correta, linguagem correta, conduta correta, vida correta, esforços 
corretos e pensamentos e meditação corretos. 

"A meta do Budismo é atingir o nirvana, um termo de definição praticamente 
impossível, pela simples razão de que o próprio Buda nunca forneceu uma 
conceituação clara desse estado. Provavelmente ele mesmo também não possuía uma 
idéia clara dele. Vários de seus discípulos lhe perguntaram se o nirvana era um estado 
que se seguia à vida terrena, a existência celestial, ou se era uma aniquilação total. 
Mas ele se negou a responder a essas questões, pois uma característica de seu ensino 
era que se aplicava apenas a esta vida e pouco focalizava os problemas da filosofia 
meramente acadêmica ou do desconhecido... o bem supremo é ser liberto do carma e 
da reencarnação, o que se consegue através do conhecimento, e consiste na união ou 
absorção da alma humana pela Super Alma. Isso implica na aniquilação da 
individualidade. Nesse sentido, o nirvana é niilismo. Portanto, como os ensinos de 
Buda tacitamente ignoram qualquer conceito de divindade, parece que o nirvana 
implica na aniquilação da alma, e não na sua absorção."1 

O ramo Zen do Budismo dá uma forte ênfase à vida presente e à meditação 
prática. Alan Watts, que introduziu o Zen-Budismo na América, descreveu-o nos 
seguintes termos: 

"Talvez o aspecto mais atraente do Zen seja o seu imediatismo. Em outras 
escolas do pensamento budista, o despertar, ou bhodi, parece muito remoto, quase 
sobre-humano, um estado só atingido depois de muitas vidas e paciente esforço. Mas 
no Zen há sempre a impressão de que o despertar é algo muito natural, um fato 
incrivelmente óbvio, que pode ocorrer a qualquer momento. Se apresenta alguma 
dificuldade é a de que é simples demais. Outro aspecto em que o Zen é bastante direto 
é no seu método de ensino. Ele aponta a verdade aberta e diretamente, e não joga com 
simbolismos"2 

Portanto, o Zen é revolucionário, pois afirma que o homem obtém a iluminação 
através do esclarecimento e simplificação, pondo em prática os velhos valores do 
tempo e da experiência, e estribando-se apenas na suprema experiência, o "agora". 
Nenhum estado de consciência, nem o atual nem o próximo, pode ser medido em 
horas ou quilômetros, como o Mestre ensina em um de seus koans (o ensinamento 
padronizado do Zen, no qual se emprega uma das mil e setecentas perguntas 
tradicionais usadas para ensinar). O estalar de um dedo pode ser um ensinamento, 
indicando que esse momento é o vivenciar imediato da realidade, que transcende ao 



23 
 

tempo e abrange todas as dimensões. 
"Os ensinos Zen são incisivos e dirigidos contra a incoerência. Exigem um 

curioso tipo de ação. Um ensinamento só consegue isso quando é simples, natural e 
totalmente correto. Ele encontra a verdade esforçando-se para afastar-se do erro, não 
procurando descobrir o caminho da verdade. 

"Embora pareça estranho, essa filosofia mística tem certa semelhança com o 
cristianismo primitivo. Como os fervorosos fundamentalistas aguardam a segunda 
vinda de Cristo que trará o céu à terra, o ideal do Zen é atingir o nirvana e um estado 
de santidade ainda na terra... Hoje, a maioria dos seguidores do Zen no Japão não 
quer mais saber do koan, que remonta ao século XII e foi criado com o objetivo de 
testar a compreensão dos discípulos acerca do espírito da seita e desviar seu 
raciocínio do pensamento convencional. Naturalmente só se pode atingir o satori — 
uma compreensão clara, não racional e intuitiva da verdade — depois de entender 
bem os exercícios do koan. 

O Zen é um paradoxo dentro e outro paradoxo, uma doutrina mística que zomba 
de todas as doutrinas e dogmas, mas que na prática se torna uma doutrina e um 
dogma (Richard Mathison, God is a Millionnaire — Deus é milionário, New York: The 
Bobbs-Merrill Company, Inc., 1960, pp. 365, 367, 368). 

Tendo uma filosofia assim, não é difícil compreender por que os zen-budistas 
ficam assentados, pernas cruzadas à moda oriental (no japonês, zazen), meditando 
sobre uma pétala de flor ou uma pedra encontradas ao acaso no chão ou num canto 
de jardim. Para eles, a realidade não é a verdade objetiva, cor-relativa, mas a reflexão 
subjetiva, egocêntrica, que pode tornar-se realidade se eles se dignarem a participar 
de sua manifestação. As citações que damos a seguir apresentam os ensinos do Zen-
Budismo de modo generalizado, pois se existe uma seita que não possui uma teologia 
é o Zen. Só podemos entender suas doutrinas através de interpretações e inferências. 

 
Os Ensinos do Zen-Budismo 
1. Revelação 

 
"O Zen é, ao mesmo tempo, o conhecedor e o conhecido. Também é o fator que 

une os dois em um. É um caminho para a verdade, não fatos sobre a verdade. Como 
disse o Dr. Suzuki, "quando pensamos que sabemos alguma coisa, há algo que não 
sabemos", pois existe ainda uma antítese, o conhecido e o conhecedor, e o Zen busca 
saber o que jaz além das antíteses, por mais sutil que possa ser." (Christmas 
Humphreys, Zen Buddhism.) 

"Não obstante, estritamente falando, o Zen é incomunicável. Assim como "O Tao 
que pode ser descrito não é o eterno Tao" o Zen expresso em termos e instrumentos do 
intelecto não é o verdadeiro Zen. Desta forma, há uma distinção inevitável entre Zen e 
as formas de Zen, entre expressões do Zen e fatos sobre o Zen." (ib.) 

"Os livros sagrados do Zen têm utilidade apenas no início de nossa 
compreensão. Mas assim que os virmos apenas como folhas de papel, podemos 
encontrar outra utilidade melhor para eles." (Christmas Humphreys, Buddhism.) 

 
2. Autoridade 
"Contudo o Zen situa-se, teoricamente, além do intelecto, pois nele não têm 

validade as "moedas" de uso intelectual, como palavras e diagramas." (Humphreys, 
Zen, op. c/7.) 

"O Zen nada tem a ensinar, no que diz respeito à análise intelectual, nem impõe 
qualquer conjunto de doutrinas aos seus seguidores. A esse respeito, o Zen é caótico, 
se assim o quiserem chamar. Os adeptos do Zen podem formular conjuntos de 
doutrinas, fazendo-o porém por sua conta e para benefício próprio, e não devido ao 



24 
 

Zen. Portanto não há no Zen livros sagrados ou assertivas dogmáticas, nem qualquer 
fórmula simbólica através da qual se obtenha um acesso à sua significação. Se me 
perguntassem o que ensina o Zen, eu responderia que o Zen nada ensina. Qualquer 
ensinamento que exista no Zen vem mediante nossa própria mente. Ensinamo-nos a 
nós mesmos. O Zen meramente aponta o caminho. A menos que consideremos este 
apontar como um ensinamento, nada há no Zen propositadamente estabelecido como 
doutrinas cardeais ou filosofia fundamental." (Daisetz Teitaro Suzuki , An Introduction 
to Zen Buddhism — Introdução ao Zen-Budismo.) 

 
3. A Natureza de Deus (Panteismo) e Moralidade 
Há um místico alemão do século XIV, Meister Eckhart, ainda amplamente lido 

no Ocidente, cujo misticismo parece ter muitas idéias em comum com o Zen-Budismo. 
Ele escreveu o seguinte: 

"Os olhos com que vejo Deus são os mesmos com que ele me vê. Os meus olhos 
e os de Deus são os mesmos: os mesmos para ver, para conhecer e para amar... 

"Quando cerro as portas de meus cinco sentidos e busco a Deus 
fervorosamente, encontro-o no fundo de minha alma, com a mesma nitidez e gozo com 
que ele existe na eternidade..." 

Afirmações como essa têm boa acolhida na literatura Zen (Sohaku Ogata, Zen 
for the West — Zen para os ocidentais). 

"O consciente, para o Zen, é a união da mente com a vida, e, mesmo em 
proporções mínimas, propicia a quem o atinge um senso de unidade com toda a 
humanidade. Quem possui isso precisa de regras de moralidade?" (Humphreys, Zen, 
op. cit.) 

"É o Zen uma religião? Não. Não é uma religião, no sentido em que esse termo é 
popularmente compreendido. O Zen não cultua nenhum Deus; não observa nenhum 
rito cerimonial, nem tem um lugar para onde os mortos irão no futuro, e, acima de 
tudo, o Zen não vê a alma como algo cujo bem-estar deva ser obtido através de 
outrem, e cuja imortalidade é uma questão importante. O Zen está livre de todos esses 
entraves dogmáticos, religiosos e filosóficos. 

"Quando eu digo que o Zen não cultua nenhum Deus, o leitor mais devoto pode 
sentir-se chocado, mas isso não significa que o Zen negue a existência de Deus. Nem a 
afirmativa nem a negativa importam ao Zen. Quando uma coisa é negada, a própria 
negativa sugere algo que não é negado. O mesmo pode ser dito em relação à 
afirmativa. Isto é inevitável na lógica. O Zen quer ultrapassar a lógica, quer encontrar 
uma forma de afirmação mais elevada onde não haja antítese. Portanto, o Zen não 
afirma nem nega a existência de Deus. Somente nele não existe o Deus concebido 
pelas mentes judaicas e cristãs. Pela mesma razão que o Zen não é uma religião, não é 
também uma filosofia." (Suzuki, op. cit.) 

 
4. Auto-Salvação 
"... Não é a vida da alma que vive em perfeita liberdade e unidade? Não há 

liberdade ou unidade com exclusão ou limitação. O Zen está plenamente consciente 
disso. Leva-nos de acordo com as necessidades da nossa vida interna a um reino 
absoluto em que não existe nenhuma antítese." (ib.) 

"O Zen não significa uma fuga da prisão intelectual, que algumas vezes pode 
acabar em completo desregramento. Há algo no Zen que nos liberta dos 
condicionamentos e nos dá ao mesmo tempo um firme apoio que, entretanto, não é 
um apoio no sentido relativo. O mestre Zen tenta retirar todos os apoios que o 
discípulo possui desde que nasceu na terra. Em troca, ele lhe oferece um que 
realmente não é apoio." (ib.) 

"No Zen não existem milagres, nem intervenções, recursos ou refúgios 



25 
 

sobrenaturais. Somos inteiramente responsáveis por nossos atos e nenhum sábio, seja 
ele quem for, tem o direito de invadir nosso livre arbítrio. 

"Somos responsáveis tanto por nossa liberdade quanto por nossa escravidão. 
Somos nós mesmos que forjamos as correntes que nos prendem e somente nós 
podemos rompê-las... 

"Também não temos nada para adquirir, ensinam os mestres Zen. Não há nada 
que possamos receber de fora para dentro, nem nada que possamos edificar ou "criar" 
no sentido mais comum da palavra. Pelo contrário, temos de "desfazer" o complexo 
amontoado de falsos valores que cultivamos. 

"Tudo é o presente. Nós somos a realidade, mas não sabemos disso, como o Zen 
nos diz inúmeras vezes. Em nós não há nada faltando, nem nas profundezas de nosso 
espírito, nem nas estruturas materiais de nosso corpo. Precisamos apenas estabelecer 
uma coordenação, uma harmonia funcional entre os diversos elementos que 
constituem o nosso ser. A falta de harmonia que há entre esses diversos componentes 

e a própria sensação de que estamos divididos em diversos compartimentos, 
sensação essa que no nosso espírito tende a criar, decorrem de um erro básico de 
nossa visão mental. Contudo, essas miragens que ele cria desaparecem assim que é 
corrigido por meio da "atenção correta"." (Robert Linssen, Living Zen — O Zen vivo, 
London: George Allen and Unwin Ltd., 1958, p. 74.) 

 
5. O Pecado e o Mal 
"Os elementos antitéticos (dvandva) luz e trevas, bem e mal, prazer e dor, são 

partes essenciais do jogo, pois embora a Divindade esteja identificada com a Verdade 
(sat), com a Consciência (chit) e com o Gozo (ananda), o lado escuro da vida também 
tem parte integral nesse jogo, assim como todo drama precisa ter seu vilão a 
tumultuar a situação e como as cartas precisam ser embaralhadas para que a partida 
tenha um desenrolar significativo. Para o pensamento hindu não existe o problema do 
mal. O mundo convencional, relativo, é obrigatoriamente constituído de elementos 
antagônicos. É impossível conceber-se a luz sem as trevas; a ordem não teria sentido 
sem a desordem; o alto não existiria sem o baixo, o som sem o silêncio, o prazer sem a 
dor." (Watts, op. cit.) 

"É por isso que os mestres do Zen falam sobre ele o mínimo possível, e preferem 
apresentar-nos sua realidade concreta. Essa realidade é a "essência" (tathata) de nosso 
mundo natural, não verbal. Se pudermos enxergar isso da forma como é, veremos que 
não há nada bom e nada mau, nada inerentemente longo ou curto, nada subjetivo e 
nada objetivo. Não existe um ego simbólico a ser esquecido, nem a necessidade de 
qualquer idéia de uma realidade concreta a ser lembrada." (ib.) 

Pelos textos citados, temos uma visão bem acurada do profundo misticismo 
filosófico da escola de meditação zen-budista. Eles revelam que o Zen é uma filosofia 
que nega a existência de um Deus pessoal. Nega também a realidade do pecado, por 
falta de um padrão absoluto de lei e santidade. E rejeita ainda a idéia de que o homem 
precisa livrar-se do castigo do pecado, livramento esse revelado na Pessoa de Jesus 
Cristo, que é o Caminho. 

Diz o apóstolo João que "se dissermos que não temos pecado nenhum, a nós 
mesmos nos enganamos, e a verdade não está em nós" (1 Jo 1.8). Essa é a maldição 
do Zen, com a qual seus adeptos são obrigados a conviver e da qual nunca poderão 
escapar, nem psicológica, nem espiritualmente. A transgressão da lei de Deus produz 
sentimento de culpa na mente e na alma humana. Por mais que alguém se entregue à 
meditação, seja de pernas cruzadas ou de cabeça para baixo, nunca conseguirá 
removê-la. Os zen-budistas têm forte ojeriza pelo ensino cristão de que o indivíduo é 
responsável pelo seu pecado. Eles se revoltam instintivamente contra qualquer forma 
de autoridade, principalmente em se tratando de uma autoridade revelada, diferente 



26 
 

de seus subjetivos critérios de moralidade, realidade e verdade. Ao conversarmos com 
um zen-budista temos de focalizar prioritariamente a questão da depravação humana 
e questionar a realidade do famoso "eterno agora" que eles pregam, pois "Enganoso é o 
coração, mais do que todas as cousas, e desesperadamente corrupto" (Jr 17.9). 

Os adeptos do Zen-Budismo não têm respostas para as incisivas afirmações da 
Palavra de Deus: "Pois todos pecaram e carecem da glória de Deus. Não há justo, nem 
sequer um". (Rm 3.23 e 3.10.) Através de uma aplicação correta dos textos bíblicos e 
de conceitos lógicos podemos convencê-los da realidade do castigo divino. Como já 
mencionamos, basta lembrar os fornos de extermínio nazistas em Dauchau, Belsen, 
Auschwitz e Buchenwald, que valem por mil proposições teológicas, para eles sentirem 
que esses crimes contrariaram um padrão absoluto, objetivo e universal, que nada 
tem de subjetivo, isto é, a lei divina: "Não matarás". (Êx 20.13.) 

Na realidade, a verdadeira natureza do Zen-Budismo é a auto-absorção, já que o 
indivíduo vive todo voltado para si mesmo e não vê seus pecados nem a necessidade 
de removê-los. Além disso, o zen-budista vive alheio à sua responsabilidade social, 
nada tendo para justificar sua existência na terra. 

Do ponto de vista cristão, a melhor obra acerca do Zen-Budismo é o livro de Lit-
Sen-Chang, ex-adepto da seita que se converteu ao Cristianismo. Ele foi diretor da 
Universidade Kiang-nan e é professor convidado do Seminário Teológico Gordon, 
Massachusetts, onde leciona a disciplina Missões. Lit-Sen-Chang prestou enorme 
serviço ao Cristianismo, fazendo uma análise visceral dessas seitas em seu elucidativo 
livro Zen Existencialism: The Spiritual Decline ofthe West (Existencia-lismo Zen: o 
declínio espiritual do ocidente). 

Os excertos abaixo ilustram algumas das falhas e imperfeições do Zen: 
"Assim, embora o Zen pareça ter alguns aspectos louváveis devido a certos 

ensinos plausíveis, na verdade sua grave imperfeição e total vacuidade são 
condenáveis... Embora contenha algumas verdades, elas provêm da relação geral, que 
não transmite ao homem nenhum conhecimento seguro de Deus, nem lhe ensina o 
único caminho da salvação. Com relação a isso precisamos explicar mais... 

 
"1. Descarta a doutrina de um Deus Criador. Em primeiro lugar, o Zen é uma 

sutil e peculiar forma de ateísmo. Nega a existência de um Deus infinito e 
transcendente, um Deus vivo e pessoal, pois identifica-o com a natureza. Então, todos 
os objetos visíveis são considerados modificações subjetivas de uma essência auto-
existente, inconsciente e impessoal, que pode ser chamada de Deus, Natureza, o 
Absoluto, a Unidade, Tathata, etc. O Zen-Budismo retira de Deus sua soberania, 
despindo-o de sua capacidade de autodeterminação em relação ao mundo. Ele fica 
reduzido às dimensões do desconhecido. Como eles não afirmam a existência de Deus, 
acham-se destituídos não apenas da revelação especial que ele deu em sua Palavra, 
mas desconhecem também o Deus que se revelou... 

 
"2. Cria um espírito de misticismo. Em segundo lugar, ele possuí (embora o 

negue) uma forte tendência para criar um espírito de misticismo ao refugiar-se nas 
suas doutrinas da intuição radical, tais como: "Não há necessidade de palavras e 
letras"; "a transmissão especial da Mente"... O satori é quase que inteiramente 
destituído de conteúdo intelectual. Contudo, acha-se repleto de intensa emoção, de 
convicção, e ao voltar a si após o êxtase o místico tem grande sensação de iluminação. 
"O fenômeno básico é comum também entre místicos cristãos. Muitas vezes, após um 
êxtase espiritual eles afirmam ter recebido extraordinárias revelações e, no entanto, 
não conseguem explicar nenhuma delas." 

"Ademais, o misticismo dissociado da revelação divina é perigoso e leva o 
homem à destruição... 



27 
 

 
"3. Ignora a santidade de Deus. Em terceiro lugar, o Zen-Budismo é uma forma 

muito radical de iconoclastia. Pelo que diz Prajnaparamita-hrdaya Sutra: "A natureza 
neutra de todos os dharmas não é elevação nem extinção, nem pura nem impura, nem 
aumento nem diminuição... Quando se compreende que a realidade não é pura nem 
impura, encontra-se Buda tanto no céu quanto no estéreo". "... Na concepção dos 
adeptos dessa seita não existe pecado contra Deus. E eles afirmam abertamente que 
"nem mesmo os mais imaculados iogues entram no nirvana, e os monges que violam 
preceitos não vão para 

o inferno; a tentativa de evitar o pecado e o mal obedecendo a uma lei moral não 
passa de um ato vão..." 

 
“4. Nega a necessidade de um Salvador. Em quarto lugar, o Zen é a mais 

completa forma de auto-salvação. Como observa Herman Bavinck, o princípio básico 
do paganismo é negar a existência do Deus verdadeiro e o dom da sua graça; ao 
mesmo tempo é a noção de que o homem pode obter a salvação através de seu próprio 
esforço e sabedoria. Lemos o seguinte nos ensinos de Linchi; "Destrua tudo que se 
interpuser em seu caminho. Destrua budas, destrua seus pais e parentes. Assim você 
alcançará a verdadeira emancipação". No Zen "não existem intervenções, recursos ou 
refúgios sobrenaturais. Somos inteiramente responsáveis por nossos atos, e nenhum 
sábio, seja ele quem for, tem o direito de invadir nosso livre arbítrio...". Embora eles 
insistam em dizer que isso não é prova de orgulho pessoal, esse ensinamento 
logicamente leva ao endeusamento do eu, o que é uma característica blasfema e uma 
falácia idolatra do paganismo. 

 
"III. OS PIORES ERROS DO ZEN-BUDISMO 

"1. "Estudar a própria natureza." Alguns filósofos descrevem o homem como um 
microcosmo, um espécime raro de poder, sabedoria e virtude divinos, que contém em 
si mesmo maravilhas tais que deixam nossa mente intrigada. Isso não está totalmente 
errado. O apóstolo Paulo, depois de dizer aos atenienses que eles podiam buscar "a 
Deus se, porventura, tateando o possam achar", logo revela: "ele não está longe de 
cada um de nós". Todo homem possui em si mesmo uma evidência clara da graça 
celestial, pela qual "vivemos, e nos movemos, e existimos...". 

"Como só existe vida em Cristo, que o mundo perdeu logo no início, precisamos 
voltar a essa vida fundamental e nos tornar de novo filhos de Deus, crendo em seu 
nome. Portanto, será necessário aniquilar nossa antiga natureza, e não "estudar nossa 
própria natureza", e formar de novo em nós a imagem de Deus que foi conspurcada 
quando Adão pecou. 

 
"2. A experiência da iluminação. Paulo ensina claramente em 1 Coríntios 2.5: 

"Para que a vossa fé não se apoiasse em sabedoria humana; e, sim, no poder de 
Deus". 

"O Zen afirma que sem a iluminação (satori), o "Zen é um livro selado". Mas o 
problema é que sem uma revelação especial o "satori" também não pode concretizar-
se. E ao dizer isso não estamos deixando levar por preconceitos contra a seita. Até o 
psicólogo Carl G. Jung, que era simpatizante dela, partilhava dessa opinião. Disse ele: 
"Se não houver um critério a respeito da iluminação, nunca poderemos saber com 
certeza se um indivíduo é de fato um iluminado ou se ele simplesmente imagina que o 
é..." 

"...Na China, os mestres Zen muitas vezes são denominados "mo-wang" (rei dos 
demônios). O fato é que embora afirmem haver atingido o estágio de iluminados ou 
terem conseguido entender a própria natureza, e embora preguem e escrevam com 



28 
 

atraente eloqüência, não percebem que se acham encerrados na sombra da morte e 
que ainda continuam na triste condição de perdidos... 

 
"3. Sobre o caminho da salvação. Será que o Zen pode ensinar o caminho da 

salvação? A experiência do satori exige muita incubação inconsciente. Dizem eles que 
ela pode sobrevir em conseqüência de uma ocorrência meramente casual, um som, 
uma cena que se presencia. Muitas vezes é acompanhada de fenômenos emocionais 
intensos, como tremor, uma crise de choro ou suores frios... 

 
"IV. CONCLUSÃO 

"Pelo que acabamos de ver, fica evidente que o Zen-Budismo atrai adeptos 
através de seus argumentos ilusórios, mas não oferece a verdade ao homem. É antes a 
mentira dos "guias cegos", e não o verdadeiro caminho. A luz que oferece é muito 
débil; ele não dá a verdadeira luz, nem a vida, "a vida (que) era a luz dos homens". 
Toda a criação geme e sente dores de parto; procura e tateia nas trevas. E no entanto, 
os homens não entenderam a luz que veio ao mundo e brilhou nas trevas. Eles 
amaram mais as trevas do que a luz, e por isso tornaram-se presa fácil dos falsos 
profetas. 

"O Zen é condenável não apenas porque seus ensinos são imperfeitos, mas 
também porque não realiza nada. É imperfeito porque nega a existência de um Deus 
vivo, pessoal, infinito e transcendente, já que o identifica com a natureza. Na verdade 
é uma forma sutil de ateísmo, camuflada com a linguagem do teísmo e embelezada por 
sua atraente eloqüência. Além disso, cria um espírito de misticismo quando defende 
sua doutrina da intuição radical, que dá ênfase à idéia de estudar a própria natureza. 
Quem procura "dentro de si mesmo" uma orientação segura, não levando em conta a 
revelação divina, poderá ser enredado na mentira de Satanás... Depois, nega também 
a necessidade de existir um padrão absoluto de moralidade. Isso inevitavelmente 
conduz a humanidade para um relativismo anárquico total. Ademais rejeita a graça de 
Deus e a necessidade de o homem ter um Salvador, ao exaltar e divinizar o ser 
humano. Tal atitude certamente levará a humanidade à perdição, pois "o mundo jaz 
no maligno". E não há dúvida de que o Zen-Budismo é um "caminho que ao homem 
parece direito, mas ao cabo dá em caminhos de morte". (Pv 14.12.) 

"Em suma, além de não ter base bíblica, nem teológica, o Zen-Budismo é 
psicológica e socialmente pernicioso. Como já mencionamos em outro capítulo, trata-
se na realidae de um bom meio de se provocar um colapso nervoso. Hoje em dia, 
muitos ocidentais, cansados de sua religião e de sua filosofia, estão-se interessando 
por ele e se tornando presa de seus ensinamentos lógicos. Se essa tendência não for 
revertida, as conseqüências serão desastrosas para a nossa cultura."3 

 
A Tônica do Zen 
O Zen-Budismo é uma das seitas mais filosóficas e marcadamente orientais. Ele 

se adapta à mente ocidental, pois elimina decisivamente o sobrenatural, entretanto 
ensina o satori (iluminação), que é "a descoberta de nossa original união indissolúvel 
com o universo". A meta suprema da seita é a "libertação da vontade", na qual "tudo 
borbulha conjuntamente numa contínua inter-relação". Quem quiser ser discípulo da 
seita tem de permitir que seu ego se desligue de tudo, até que afinal "o seu verdadeiro 
ser passe a flutuar calmamente acima do mundo caótico" à semelhança de uma 
bolinha de pingue-pongue ricocheteando sobre as turbulentas corredeiras da vida. 
Porém, o fato é que a negação de realidades tais como a privação, a fome, doenças, 
morte a a constante ameaça de uma guerra nuclear, chega a ser um crime. Em nossa 
opinião, o Zen-Budismo é o sistema filosófico mais egoísta, mais egocêntrico que a 
alma humana decaída pode abraçar. Ele nega os dois princípios básicos sobre os 



29 
 

quais se apóia a realidade espiritual: "Amarás o Senhor teu Deus de todo o teu 
coração, de toda a tua alma, e de todo o teu entendimento... Amarás o teu próximo 
como a ti mesmo". (Mt 22.37,39.) 

Para o adepto do Zen, o amor a si mesmo vem sempre em primeiro e último 
lugar. Essa é a tônica da seita, libertar o indivíduo de sua responsabilidade espiritual 
e substituir a conversão por uma iluminação intelectual, e a paz com Deus por 
desinteresse para com o próximo. Historicamente o Budismo não produziu nada, a 
não ser as indescritíveis condições em que vivem seus adeptos. Em quase todas as 
regiões do mundo onde ele predomina, em qualquer uma de suas formas, prevalecem 
as doenças, fome e corrupção moral e espiritual. Os povos orientais são escravos de 
suas religiões. E uma das piores é o Budismo, com seu egocentrismo, seu conceito de 
vida e responsabilidade social inerentemente egoísta. Aqueles que consideram o Zen 
como uma forma superior de filosofia religiosa precisam examinar bem sua história e 
os frutos que ele produz, pois "pelos seus frutos os conhecereis" (Mt 7.20). 

 
 
____________________________ 
1. Samuel Macauley Jackson, editor: The New Shaff-Herzog Encyclo-pedia ofReligious 

Knowledge, Grand Rapids, MI: Baker Book Housc, 1977 reprint, volume 2, p. 293. 
2.  Alan W. Watts, The Wzy ofthe Zen (O que é Zen), New York: The New American Library, 1957, 

p. 83. 
3. Lit-sen Chang, Zen-Existencialism: The Spiritual Decline ofthe West, Nutiey, NJ: Presbyterian 

and Reformed Publishing Company, 1969, pp. 128-147. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



30 
 

____5____ 
ISLAMISMO 

A MENSAGEM 
DE MAOMÉ 

 
O Islamismo é uma das principais religiões do mundo, e não uma seita, sendo 

bastante diferente do Cristianismo. Na edição original desta obra tratamos apenas de 
seitas. De lá para cá, entretanto, o Ocidente experimentou uma imprevista invasão da 
crença muçulmana. Mesquitas estão sendo erguidas em muitas regiões antes 
consideradas cristãs. Quem vive numa cidade grande provavelmente conhece vários 
desses templos muçulmanos. Infelizmente, a maioria dos cristãos tem pouco conhe-
cimento do Islamismo e receia testemunhar de Cristo para seus adeptos. Neste volume 
queremos oferecer algumas orientações ao leitor para que se sinta apto a falar de sua 
fé aos muçulmanos. 

"Não há Deus senão Alá, e Maomé c seu Profeta." Essa é a Shahada, a 
"confissão" que os fiéis muçulmanos do mundo inteiro repetem diariamente. E essa 
declaração de fé realmente os distingue de todas as outras religiões do mundo, 
inclusive do Cristianismo e Judaísmo. Há no mundo entre 600 e 800 milhões de 
indivíduos que afirmam que Alá é seu Deus e Maomé seu profeta. O Islamismo é uma 
das quatro principais religiões da terra, ao lado do Cristianismo, Judaísmo e Hindu-
ismo. Nesta breve análise da crença, iremos definir seus termos mais importantes, 
mencionaremos suas seitas mais proeminentes e daremos um resumo de seu ensino 
básico, contrastando-o com o Cristianismo bíblico. Apresentaremos ainda alguns con-
selhos práticos sobre a melhor forma de se falar do evangelho a um muçulmano. 

Contam-se em milhões os adeptos da fé islâmica. Há países governados e 
dominados pelos ensinos, leis e práticas muçulmanas. Grande parte do hemisfério 
ocidental depende de nações islâmicas para seu suprimento de petróleo. A vida oci-
dental, as cidades, as universidades e a área econômica estão recebendo um influxo 
cada vez maior de muçulmanos, em proporções nunca vistas anteriormente. O 
Islamismo é uma força religiosa, social e política que precisamos conhecer bem. 

Os crentes, e principalmente os ocidentais, precisam preparar-se para fazer uma 
forte defesa da fé bíblica, opondo-se às afirmações islâmicas, e pregar o evangelho de 
Jesus Cristo, em amor, aos seguidores de Maomé. Pensando nesse desafio, vamos 
iniciar nosso estudo do Islamismo. 

 
Definições 
Como muitas religiões, o Islamismo possui um vocabulário próprio para a 

descrição de suas crenças. Vejamos rapidamente alguns dos seus termos mais 
importantes que vão-nos dar base para o estudo da história e doutrinas dessa religião. 

 
Islamismo1 é o nome da religião que surgiu a partir das revelações e 

ensinamentos de Maomé. O vocábulo Islã em árabe significa "submissão". 
 
Muçulmano2 é o nome que se dá ao adepto do Islamismo. O termo é o cognato de 

Islã em árabe, e significa "aquele que se submete". Muçulmano é o indivíduo que se 
submete à vontade de Alá, revelada através de Maomé. Alá é o termo islâmico que 
significa Deus, e seria difícil a tradução para a nossa língua. Certo escritor 
muçulmano definiu-o da seguinte maneira: "Essa palavra designa um Deus singular, 



31 
 

que possui todos os atributos da perfeição e beleza elevados ao infinito. Nós, 
muçulmanos, achamos que o termo "Deus" não comunica com exatidão todo o sentido 
do nome "Alá"."3 Maomé é o nome popular de um árabe que nasceu na cidade de Meca 
em 570 A.D. (e morreu por volta de 632 A.D.). Ele afirmava ser profeta e dizia que iria 
restaurar a verdadeira religião de Alá e a adoração a ele em todo o mundo, assim como 
Jesus Cristo fora profeta em sua época, para o seu povo. Maomé significa "o louvado". 

O Alcorão é um termo árabe que significa "recitação" e designa o conjunto de 
revelações que Alá teria supostamente dado a Maomé através do seu arcanjo, sendo 
portanto o livro sagrado do Islamismo. Os muçulmanos crêem na lei de Moisés, nos 
Salmos de Davi e no Injil ou evangelho de Jesus Cristo. Contudo crêem que esses 
textos sagrados foram revogados e substituídos pelas escrituras que vieram através de 
Maomé, e que a Bíblia dos cristãos e judeus não passa de uma versão distorcida 
dessas escrituras. Em todos os pontos em que a Bíblia diverge do Islamismo, eles 
afirmam que a Bíblia está incorreta. O termo sura designa as divisões do Alcorão, e 
corresponde aproximadamente ao que nós chamamos de "capítulos". O Alcorão 
contém cento e quatorze revelações, cada uma constituindo uma surá ou capítulo. 
Eles aparecem em ordem de extensão: as mais breves primeiro, as mais longas por 
último. O livro não é estruturado em ordem cronológica. Outro texto importante na 
literatura islâmica é o Hadith, que em árabe significa "coletânea de tradições". São 
costumes que dão origem à intrincada estrutura política e social do Islamismo. O 
termo califa em árabe significa líder e designa os principais dirigentes dessa fé, 
principalmente os sucessores imediatos de Maomé. O nome aiatolá designa um mestre 
ou líder espiritual do islamismo. 

 
As Seitas do Islamismo 
Grande parte dos milhões de muçulmanos que há no mundo pertencem à seita 

Sunita. Eles reconhecem apenas os quatro califas que sucederam diretamente a 
Maomé, e só eles. Praticam uma forma de Islamismo de interpretação moderada. 
Noventa por cento dos muçulmanos do Oriente Médio são sunitas (isto é, 90% dos 
muçulmanos egípcios, jordanianos, sauditas e 98% dos muçulmanos líbios). 

O segundo maior grupo é o da seita Xiita. Embora numericamente inferiores aos 
sunitas, os xiitas interpretam e aplicam os textos do Alcorão de forma bem literal, 
mostrando-se mais ativos e fanáticos que os primeiros. Noventa e três por cento dos 
muçulmanos do Irã pertencem a essa seita, tendo sido liderados pelo mais poderoso 
aiatolá xiita, Khoumeini. 

Outra seita muçulmana que precisa ser mencionada é a Amdian, fundada no 
século-XIX. Apesar de pequeno, é o grupo que, nos últimos 40 anos mais tem 
produzido material em defesa do Islamismo perante o Cristianismo e o Judaísmo. 
Acha-se em grande atividade nos campi universitários dos Estados Unidos, onde 
exerce um forte proselitismo entre os estudantes. Outra seita é a Sufi, o grupo místico 
do Islamismo. Muitos dos muçulmanos mais conservadores rejeitam esse grupo. Al-
guns dos escritores sufis parecem trocar o monoteísmo estritamente unitariano do 
Islamismo tradicional por uma forma de "panteísmo imanente". 

 
Crenças Islâmicas 
À primeira vista, o Islamismo pode parecer quase compatível com o Cristianismo 

e o Judaísmo. Estamos sempre ouvindo algumas pessoas afirmarem que os 
muçulmanos crêem no mesmo Deus que os cristãos, ressalvando: "Apenas não 
aceitam Jesus Cristo". Entretanto, como veremos, o Deus dos muçulmanos não é 
semelhante ao Deus dos cristãos. O Islamismo rejeita as doutrinas bíblicas da 
Trindade e da divindade de Cristo. 

 



32 
 

Deus 
Para o muçulmano, o único Deus verdadeiro é Alá. A Trindade é um conceito 

blasfemo; não existe tal coisa. Jesus Cristo é um profeta de Alá. Não é filho de Deus, 
nem é Deus (Surá 4.171). O pecador não pode aproximar-se do Deus muçulmano, tão 
perfeito e santo que só se comunica com a humanidade através de uma série de anjos 
e profetas. É um Deus que castiga, não um Deus que concede graça; um Deus cheio 
de ira, e não de amor. O grande desejo do muçulmano é submeter-se a ponto de 
conseguir deter o braço vingador de Alá. Assim, se por um capricho Alá o permitir, ele 
talvez consiga herdar a vida eterna e viver num paraíso terreno caracterizado por 
glutonaria e prazer sexual. O conceito que os muçulmanos têm de Deus não é o de um 
Pai amoroso e compassivo. 

 
Jesus Cristo 
Como já mencionamos, para o muçulmano, Jesus é apenas um dos vários 

profetas de Alá. Ele foi profeta para o seu povo, em sua época. O profeta Maomé é 
superior a ele. Jesus não é o Filho de Deus, nem uma Pessoa da Trindade. Ele não 
expiou os pecados de ninguém, embora fosse um homem sem pecado. Rara os 
muçulmanos, Jesus não morreu na cruz. Dizem as suas tradições que ou ele colocou 
Judas Iscariotes lá, em seu lugar, ou então Deus o livrou das mãos dos judeus de 
forma miraculosa, antes de ele ser crucificado. A maioria dos adeptos dessa religião 
crê que ele foi levado para o céu cor-poralmente, sem ter passado pela morte (Surá 
4.157). 

 
Pecado e Salvação 
Para o Islamismo, o pecado e a salvação acham-se associados a dois conceitos: 

as obras e o destino (kismet). O muçulmano que deseja escapar ao castigo de Alá tem 
de realizar as obras dos "Cinco Pilares da Fé" (Surá 10.109). São eles: (1) recitar o 
Shahada ("Não há Deus senão Alá e Maomé é seu Profeta."); (2) recitar diariamente as 
cinco orações prescritas, em árabe (Salat ou Namaz), para a qual tem de ajoelhar-se e 
prostar-se na direção de Meca, a cidade santa do Islamismo; (3) dar esmolas (Zakat), o 
que é bem diferente do dízimo, pois o muçulmano tem de gastar apenas a 
quadragesima parte de sua renda em contribuições de caridade; (4) jejuar (Saum ou 
Ruzehk) durante todo o mês de ramadã, período em que o fiel deve abster-se de 
alimentos sólidos e líquidos desde o nascer do sol até o pôr-do-sol, para assim expiar 
os pecados cometidos no ano anterior (contudo, após o pôr-do-sol, muitos deles 
jantam fartamente, e alguns ainda se levantam pela madrugada, para comer mais, 
antes do amanhecer, quando têm de reiniciar o jejum); (5) fazer uma peregrinação 
(Hajj) à Meca, a cidade santa, pelo menos uma vez durante a vida. 

Antigamente a "guerra santa" {Jihad) era uma das condições impostas pela fé. 
Os primeiros muçulmanos criam ser obrigação sagrada matar todos aqueles que não 
abraçassem a fé verdadeira. Atualmente o Islamismo é mais moderado, embora ainda 
existam alguns xiitas que querem que a Jihad volte a ser exigência básica da fé 
islâmica. 

 
Pregando o Evangelho a um Muçulmano 
Os três tópicos mais importantes que o crente deve abordar em conversa com 

um muçulmano são: a natureza de Deus, a divindade e identidade de Jesus Cristo e a 
salvação pela graça, sem as obras. O crente deve passar ao adepto do islamismo o 
conceito de que o Deus dos cristãos transcende a pecaminosidade do homem e sua 
condição de ser finito, pois ama os homens individualmente, importando-se com cada 
pessoa. No Islamismo não há esse conceito de amor divino, e no entanto, ele é 
essencial à felicidade humana e à paz com Deus. Um texto que apresenta de forma 



33 
 

clara o amor de Deus é João 3.16: "Porque Deus amou o mundo de tal maneira que 
deu seu Filho unigênito, para que todo o que nele crê não pereça, mas tenha a vida 
eterna". E verdade que muitos muçulmanos rejeitarão nosso testemunho acerca de 
Jesus, afirmando que nossos textos sagrados são distorcidos e não merecem crédito. 
Nesse caso, a melhor coisa a fazer é indicar àquele que se mostrar interessado os 
diversos livros cristãos que demonstram a inerrância e a inspiração da Bíblia, tanto do 
Velho como do Novo Testamento. A partir daí o crente terá mais base para apresentar-
lhe o ensinamento neotestamentário de que Jesus Cristo é verdadeiramente Deus, e o 
único meio para a salvação do homem. (Desejando mais argumentação sobre a 
divindade de Cristo, consultar nosso texto sobre as Testemunhas de Jeová — Volume I 
desta coleção.) 

Em seguida, procure comunicar-lhe a boa nova de que a salvação e a paz com 
Deus não dependem do esforço humano, que aliás é sempre insuficiente. Somente 
pela graça de Deus, revelada na expiação que Jesus Cristo realizou na cruz, podemos 
experimentar paz e salvação. Ninguém pode ir para o céu (ou para o paraíso dos 
muçulmanos) por seu próprio esforço. Os islamitas concordam que Alá poderia 
perfeitamente impedir a entrada de qualquer pessoa no paraíso, já que ninguém é 
perfeito como ele. Contudo, segundo a Bíblia, a salvação do homem não se baseia na 
superação das imperfeições humanas. Baseia-se no amor e na operação de Deus. 
"Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não vem de vós, é dom de Deus; 
não de obras, para que ninguém se glorie." (Ef 2.8,9.) 

Finalmente, o crente precisa amar o muçulmano. Esse povo tem um forte zelo 
por Deus e um grande desejo de segui-lo e adorá-lo durante toda a vida. Precisamos 
respeitar sua sinceridade e comunicar-lhe o evangelho transformador de Jesus Cristo. 
Se o crente demonstrar o poder da Palavra de Deus por intermédio do Espírito Santo, 
e seu viver for uma constante demonstração da paz e gozo que têm aqueles que amam 
a Jesus Cristo, constituirá para o muçulmano uma prova de que ele também pode 
conhecer e adorar o verdadeiro Deus, e não os distorcidos conceitos ensinados por 
Maomé. 

 
 
__________________________________ 
1.  Como não existe uma padronização concernente à transliteração da escrita árabe para a 

nossa, encontramos diversas formas para esses nomes (ex.: Muamar, Maomé, etc.). Decidimo-nos pelas 
formas mais comumente empregadas em nossa língua. 

2. E incorreto chamar o muçulmano de maometano. Eles têm forte aversão por qualquer forma 
de idolatria. Se lhes fosse aplicado o termo "maometano", pensariam estar sendo acusados de adorar 
Maomé. 

3.  Badru D. Kateregga com David W. Shenk, íslam and Christianity (Islamismo e Cristianismo), 
Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans Publi-shing Company, 1980, p. 1. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



34 
 

____6____ 
FRATERNIDADE 

ROSACRUZ 
 
"Que as rosas floresçam em vossa cruz!", entoa a voz mística e firme do líder, de 

um típico Centro da Fraternidade Rosacruz. E o eco dos discípulos, probacionistas e 
estudantes responde: "E na vossa também!" Assim se inicia outra incursão pelos 
labirintos metafísicos do antigo movimento sectário de 600 anos que hoje, com suas 
várias facções rivais, é conhecido coletivamente como "rosacruz". 

Juntamente com o Espiritismo, a Teosofia e o Swedenbor-gianismo — que serão 
examinados em outro volume desta série — o Rosacrucianismo é um conjunto de 
seitas de forte inclinação mística. Mais que qualquer outro grupo de seitas, ele possui 
um minucioso conjunto de doutrinas que contém traços de várias fontes, o que o 
torna de difícil compreensão, sendo assim praticamente impossível analisá-lo. 

O sistema teológico rosacruciano não somente é eclético, com sua mistura de 
mitologia paga, Cristianismo e Judaísmo, com laivos de Hinduísmo e Budismo, mas é 
também um sistema de pensamento que procura sintetizar as verdades básicas de 
todas as religiões, incorporando-as à sua linha principal. 

Consideraremos neste capítulo principalmente a Fraternidade Rosacruz, embora 
muito do que iremos expor se aplique igualmente aos outros grupos rosacruzes. 
Adiante falaremos também um pouco sobre a AMORC. Fundada em 1907 pelo 
engenheiro alemão Carl Louis Von Grasshof (1865-1919) — mais conhecido pelo 
pseudônimo Max Heindel, a Fraternidade Rosacruz preservou muitas das crenças da 
Sociedade Teosófica (da qual Heindel fazia parte), e alguns aspectos de seu 
vocabulário mostram grande semelhança com o glossário da teosofia, compartilhando 
o conceito de que o homem passa por várias encarnações, expiando em cada uma os 
pecados da existência anterior. 

Nas publicações da seita encontramos significativos fragmentos de simbolismo, 
antropologia, transmigração e até espiritismo. Sua doutrina ensina que há sete 
mundos, com sete divisões, cujo nível superior é dirigido por um "espírito universal". 
Nesta lógica, toda a natureza, toda a criação acha-se unificada, estando em relação 
direta com a cruz, que representa tanto o passado evolutivo do homem como seu 
destino futuro. Nessa seita a cruz perde o que a Bíblia chama de "vitupério". Nenhum 
membro desta fraternidade está disposto a sair a ele (Jesus) "fora do arraial, levando o 
seu vitupério" (Hb 13.13). 

Para eles, a cruz é o símbolo do desenvolvimento evolutivo do homem — seu 
passado, presente e futuro — e não tem sentido como símbolo do preço que Deus 
pagou para redimir os filhos dos homens (Ap 1.5). Embora seja um sinal importante 
para a seita, ali ela é vista de forma diferente, pois embora ocupe uma posição central 
nas suas crenças, aparece cercada de rosas. Cria-se assim o conceito de cruz rosada. 

O homem se desenvolve com base no místico número 7. Aos sete anos ele possui 
um corpo vital; aos quatorze, um corpo de desejo, e aos vinte e um a mente atinge sua 
plenitude, embora o chamado "corpo denso" esteja presente desde o seu nascimento. 

Segundo eles, a missão do Senhor Jesus Cristo era manifestar-se ao mundo 
para auxiliar a humanidade no seu processo evolutivo. Jesus para ele se acha no nível 
da mais elevada manifestação: a iniciação do Filho. Assim como ocorreu com Buda e 
outros grandes líderes religiosos, ele foi revelado para facilitar a evolução humana. O 
soberano sobre todas as manifestações é o mais elevado iniciado proveniente de 
Saturno. Esse é chamado de Pai. O Espírito Santo e conhecido como o mais alto 



35 
 

iniciado da lua. Contudo nem o Espírito Santo nem o Filho têm atuação no sentido de 
operar uma expiação viçaria ou regeneração espiritual que culminaria com a redenção 
do indivíduo. Isso ocorre pela reencarnação psíquica. 

Caminhando pelo labirinto terminológico e doutrinário dessa seita, encontramos 
ainda os três céus, aos quais se pode chegar através do sofrimento, do silêncio e da 
meditação e, eventualmente, pelo ciclo da reencarnação. Ensinam eles que o corpo 
físico ou denso está ligado ao espiritual por um cordão de prata. Por ocasião da morte, 
esse cordão se rompe, libertando nossa natureza superior da física. Dizem os 
rosacruzes que Platão cria em suas doutrinas, já que falava tanto sobre o "mundo das 
idéias" ou mundo da alma. Afirmam também que inúmeros outros homens ilustres 
foram estudiosos, ainda que secretamente, das verdades veiculadas pela seita. Eles in-
cluem em suas especulações até o continente perdido da Atlântida e a misteriosa raça 
lemuriana. Aliás, existe muito pouca coisa que eles não incluem em sua história 
mágico-mitológica. E tudo que retiram do Cristianismo apresentam de forma 
distorcida. Quando um leitor de suas publicações consegue entender os seus vários 
períodos (do sol, da lua, de saturno, etc.) e depois os éteres, os corpos, e enfim as nu-
merosas hipóteses de sua filosofia, fica profundamente impressionado com o grande 
volume de dados que a seita conseguiu juntar para substituir as revelações bíblicas. 
Quase sempre, esse leitor fica confuso, pois o vocabulário e os conceitos empregados 
têm de fato certa semelhança com o Cristianismo. Mas ao mesmo tempo pode 
perceber que é nitidamente diferente. 

A visão rosacruciana de mundo é panteísta, isto é, de algum modo, tudo que 
existe é parte ou expressão da essência ou natureza de Deus. Deus é tudo. Essa visão 
panteísta afeta todos os aspectos da crença. Assim sendo, ela possui muitos pontos de 
analogia com outras seitas panteístas, como a Unidade, a Ciência Cristã, a Teosofia e 
o Grande Eu Sou. 

Não é nossa intenção dedicar muito espaço à teologia da rosacruz, o que não 
acrescentaria nada ao leitor. Contudo, como essa seita está-se tornando muito 
popular no mundo ocidental, será bom mencionar sua história e estrutura teológica, 
no que diz respeito à doutrina de Deus, à Pessoa, natureza e obra de Jesus Cristo e ao 
destino final da humanidade. 

 
Resumo Histórico 
O fundador do Rosacrucianismo teria sido Christianus Rosenkreutz (1378-

1484), um filósofo alemão que fazia firme oposição à igreja católica e alegava ser ele o 
revelador dos mistérios da rosacruz. Desde o seu início, a seita deu ênfase ao 
ocultismo e à relação mística do Cristianismo com as outras grandes religiões do 
mundo. Confessadamente era uma sociedade secreta numa época em que tais 
sociedades estavam em moda. "Um século depois de sua fundação, o Rosacrucianismo 
passou por uma fase de grande crescimento, com o apoio da maçonaria, que não 
apenas o considerava genuíno, mas ainda adotou alguns usos e costumes citados nos 
escritos daqueles que haviam satirizado a sociedade." (Samuel Macauley Jackson, The 
New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge — A nova enciclopédia 
SchaffHerzog do conhecimento religioso, Grand Rapids, MI: Baker Book House, re-
edição de 1977, vol. 10, p. 97.) 

Numa época em que o mundo estava tentando entender o sentido dos cometas, 
da alquimia e do ocultismo oriental, o pensamento rosacruciano passou a ser uma 
interessante alternativa para quem rejeitasse a ortodoxia cristã. Contudo, eles tiveram 
o cuidado de utilizar um vocabulário cristão ortodoxo e atacar com veemência a Igreja 
Católica, a alquimia e qualquer tipo de dogmatização teológica, embora ardorosamente 
defendessem alguns princípios da reforma protestante, cujas doutrinas, é bom que se 
diga, são a antítese do que eles ensinam. 



36 
 

Existem hoje mais de quinhentos grupos rosacruzes espalhados pelo mundo, 
dos quais o maior é a AMORC. Em 1961 tivemos oportunidade de visitar a ordem, 
obtendo valiosas informações sobre os métodos utilizados na propagação de suas 
crenças, bem como outros dados sobre seus ensinamentos mais "espirituais". O 
primeiro fundador e imperador foi o Dr. H. Spencer Lewis. 

Nesta nossa era de ecumenização, os rosacruzes dão grande ênfase à chamada 
"fraternidade universal". A AMORC publica milhões de exemplares de suas revistas (O 
Rosacruz e Fórum Rosacruz), e mantêm a "Suprema Grande Loja", localizada até o 
momento em San José, Califórnia, no Parque Rosacruz*. 

O grupo identificado pela sigla AMORC também nega que seja uma religião ou 
igreja. Apresenta-se como uma fraternidade ou uma organização que está procurando 
ajudar a humanidade a tomar as rédeas de seu destino. Também no Brasil é a maior 
subdivisão rosacruz, e conta com cerca de 200.000 associados, 60.000 em São Paulo. 
A Grande Loja do Brasil (sede) está situada em Curitiba, Paraná, no chamado "Bosque 
Rosacruz". 

O número de adeptos é relativamente pequeno. Contudo, devido a uma forte 
campanha promocional, os rosacruzes estão se tornando uma grande seita não-cristã 
que emprega a terminologia cristã sempre que possível (e conveniente) para atrair os 
incautos aos labirintos de uma religião filosófica tão complexa que até os que a 
conhecem melhor reconhecem ser bem limitada a sua compreensão dela. 

 
Rosacrucianismo e Cristianismo 
 
1. A Natureza de Deus 
A Fraternidade Rosacruz afirma, e isto é amplamente conhecido, que Deus é um 

ser impessoal constituído de sete espíritos que se manifestam numa "divindade trina" 
com Pai, Filho e Espírito Santo. E para que não fique nenhuma dúvida sobre isso, 
transcrevemos o que diz Heindel em um dos seus diversos livros: 

 
".. Os sete espíritos que se acham diante do trono... são coletivamente Deus e 

constituem a divindade trina... o Pai é o mais elevado iniciado na humanidade de Saturno... o 
Filho é o mais elevado iniciado na do Sol... o Espírito Santo (Jeová) é o mais elevado iniciado 
da Lua..."1 

 
Nesse emaranhado semântico, a natureza de Deus, a Trindade santa ou Deus 

trino da revelação bíblica, é apresentada de forma distorcida. Configura-se uma 
espécie de panteísmo oculto, que culmina com um ser espiritual impessoal, 
coletivamente designado como Deus. Crêem que a Trindade retrata aspectos divinos: 

 
"... o único gerado,,o Verbo mencionado por João, é o segundo aspecto do supremo Ser. 

O Verbo, e só ele, é gerado por seu Pai, o primeiro aspecto para todos os mundos... Portanto, o 
Unigênito é o Ser exaltado que se acha acima de qualquer outra coisa do universo, menos do 
aspecto que o criou, o Poder."2 

 
Para a Fraternidade, o Espírito Santo é Jeová, o terceiro aspecto da Divindade 

trina. Mas essas definições não têm sentido para o Cristianismo, pois a Bíblia afirma 
inequivocamente que Deus é Pai, Filho e Espírito Santo, três pessoas divinas, todas 
coexistentes, com a mesma natureza e atributos, iguais e eternas e, acima de tudo, 
pessoas. O Senhor mesmo disse: 

 
"Eu sou o que sou... Assim dirás aos filhos de Israel: Eu sou me enviou a vós outros". 

(Ex 3.14.) 
 



37 
 

* De acordo com uma resolução recente do Imperador Christian Bernard, a "Suprema Grande 
Loja" está sendo transferida para Quebec» no Canadá. Nota do Revisor. 

 
 
 
Então não podemos dizer que essa caricatura da doutrina da Trindade 

apresentada por esses rosacruzes seja igual à ensinada pelo Cristianismo. Contudo é 
importante notar o esforço tremendo que eles empreendem para que sua doutrina 
panteísta se pareça com o ensino cristão, para dessa maneira identificá-la com a 
forma de religião predominante nos Estados Unidos, o Cristianismo. Mas do mesmo 
modo, podem ficar à vontade junto de budistas, hinduístas e muçulmanos. E que 
sabem adaptar seus ensinos aos dessas seitas, assim como o camaleão adapta sua cor 
ao ambiente em que se encontra. Eles adotam a coloração do clima teológico de onde 
estiverem. 

Textos como Mateus 28.19; João 1.1, 14; 14.14,26; Lucas 1.35; Atos 5.3,4 e 
Colossenses 2.9 comprovam a realidade da Trindade, não deixando margem para 
dúvidas. 

 
2. A Natureza e a Obra de Jesus Cristo 
Assim como a Fraternidade Rosacruz se opõe à doutrina cristã da Trindade tal 

como vem sendo ensinada através dos séculos, assim também rejeita a divindade de 
Cristo. Ela ensina que Jesus Cristo não era Jesus, nem o Filho unigênito de Deus. 
Para ela, ele foi apenas homem, o mais notável que existiu. O Cristo espiritual foi uma 
manifestação do Cristo cósmico, e o unigênito é "um ser exaltado que se acha acima 
de tudo o mais que há no universo, a não ser do Pexier que o criou".3 

Está claro que, do modo como a Ciência Cristã foz distinção entre Jesus e 
Cristo, dizendo que Jesus é uma manifestação corpórea de um homem no qual há 
uma consciência ou idéia de Cristo, os rosacruzes praticam a mesma esquizofrenia 
espiritual das seitas gnósticas. E todas acabam tendo um Messias dividido. 

Segundo a filosofia da Fraternidade "o espírito de Cristo, que entrou no corpo de 
Jesus quando o próprio Jesus o desocupou, era uma centelha do Cristo cósmico. 
Temos condições de apontar todas as encarnações anteriores de Jesus e acompanhar 
seu desenvolvimento até hoje".4 

Segundo o ensino da seita, Jesus Cristo, "assim como Gau-tama Buda, foi um 
espírito que entrou na cadeia da evolução humana". Essa tese nega a possibilidade de 
Deus estar encarnado na Pessoa do homem de Nazaré (1 Jo 1.1,14,18). 

É impossível conciliar o Cristianismo com a Fraternidade Rosacruz, pois o 
primeiro afirma que Jesus é a figura central de toda a história humana, é Deus, e a 
segunda coloca-o num panteão de divindades ou espíritos encarnados. Mas o Senhor 
nega vigorosamente tais inferências quando afirma acerca de sua missão: "Todos 
quantos vieram antes de mim, são ladrões e salteadores; mas as ovelhas não lhes 
deram ouvido". (Jo 10.8.) 

O Cristo apresentado na Bíblia não pode ser dividido e subidividido em 
segmentos panteístas e gnósticos. Ele não permite que o consideremos apenas um dos 
diversos bons caminhos, ou apenas uma faceta da verdade. Pelo contrário; ele declara 
que é a própria vida, e como tal é o único caminho e a verdade. É uma grande tolice 
tentar conciliar o Cristo da revelação com o dos rosacruzes. Esse Cristo de Heindel, e o 
da "fraternidade", é na verdade, "outro Jesus" (2 Co 11.4). Foi criado por uma 
imaginação fértil. Depois um intelecto privilegiado (Heindel) inseriu-o no século XX. A 
ele foram acrescentados ensinos místicos, alguns aspectos do ocultismo e mais uma 
camada de terminologia bíblica. É uma falsificação muito bem feita, mas não passa de 
uma falsificação. 



38 
 

Creio ser desnecessário abordar o conceito de expiação ensinado pela seita, pois 
para eles não houve uma expiação viçaria, no sentido em que Cristo recebeu o castigo 
que nos era devido pelos nossos pecados. E a razão básica para isso é que eles não 
crêem que Jesus era o Cristo. 

As Sagradas Escrituras ensinam que existe só um Deus (Dt 6.4; Gl 3.20) e que 
conhecer a ele e a Jesus Cristo, que ele enviou, é possuir a vida eterna (Jo 17.3). A 
Fraternidade Rosacruz não o conhece. Não aceita seu sacrifício vicário pelos nossos 
pecados (Is 53) e troca a ressurreição pela reencarnação. Ensina que o homem passa 
por diversas encarnações e várias esferas de perfeição progressiva, sempre como 
resultado da evolução cósmica. 

 
A História e o Destino da Humanidade 
Vamos concluir este breve estudo da Fraternidade Rosacruz, observando que 

seu conceito de humanidade também é antibíblico. Segundo o pensamento deles, o 
desenvolvimento do homem na terra teve vários estágios. Os negros, por exemplo, 
eram conhecidos como lemuriano* constituindo o terceiro desses estágios. Depois 
deles vieram a raça vermelha, a amarela e a branca. A raça branca era originalmente 
semítica, sendo a quinta das raças da Atlântida. 

Além de propor essa antropologia ocultista, os rosacruzes querem que 
acreditemos que a Atlântida, um legendário continente perdido, produziu a raça 
branca que, por sua vez, foi a ancestral dos que seriam os pais da atual raça ariana. 

Para a seita, o homem está-se evoluindo e chegará a ser divino. Aliás, na grande 
escala da evolução cósmica ele é uma espécie de ser divino, um semi-deus. 

Tendo essa visão da humanidade, eles podem de fato esforçar-se para criar uma 
fraternidade internacional pois, segundo sua doutrina, a evolução cósmica e a lei da 
progressão apontam sempre para a frente e para o alto, culminando com a salvação de 
todos os homens. 

Com relação a isso, podemos lembrar as palavras do apóstolo PAULO que 
ofuscam um pouco a luz da antropologia ocultista desses místicos. Diz ele: "O primeiro 
homem, (foi) Adão". (1 Co 15.45.) 

Essa concisa palavra de Paulo derruba o conceito do aparecimento progressivo 
das raças, algumas das quais, segundo essa seita, seriam anteriores a Adão. Pela 
inspiração do Espírito Santo, o apóstolo afirma que houve só uma raça humana, e que 
o progenitor dela foi Adão, e que nele todos morremos (Rm 5.12; 1 Co 15.22) por causa 
do pecado, e os rosacruzes não são exceção. Portanto, nem todos os amuletos 
ocultistas, nem os símbolos secretos, nem as cruzes cercadas de rosas, podem 
reconstituir o Adão esfacelado pelo pecado. Em toda a história humana só houve e só 
há um remédio para o pecado: a graça divina, expressa profeticamente antes do 
Calvário, e que o homem pode conhecer por experiência após o Calvário. Não há nada 
que possa substituir as ordenanças de Deus. A Fraternidade Rosacruz faria bem se 
desse ouvidos à voz daquele que deixou de herança para a humanidade uma cruz 
manchada de sangue, e não envolta em rosas. A promessa que ele fez aos seus 
seguidores foi: "Porque eu vivo, vós também vivereis". Esse é o Cristo que o 
Cristianismo vem apresentando desde o início. E é a palavra dele, não a nossa, que 
afirma que "naquele dia" (2 Tm 1.12,18) julgará todos os homens, inclusive os 
rosacruzes. 

 
_____________________________ 
1.  The Rosicrucian Cosmo Conception (O conceito rosacruz do cosmo), Max Heindel, Oceanside, 

CA, The Rosicrucian Fellowship, 1909. 
2.  Ib., p. 374. 
3.  Ib., p. 374. 
4.  The Rosicrucian Philosophy, Max Hcindel, p. 181. 



39 
 

____7____ 
RELIGIÕES 
ORIENTAIS 

 
Rajneeshismo, Hare Krishna e Meditação Transcendental 

 
Nosso objetivo neste livro é fazer um levantamento das principais seitas que se 

acham hoje em atividade no Ocidente. Nesses meus mais de trinta anos de ministério 
no campo da apologética, vi centenas de pequenas seitas surgirem e desaparecerem. 
Observei também o aparecimento de determinadas tendências na estrutura das seitas. 
Muitas vezes os modismos adotados pela sociedade passam para as seitas ou crenças 
populares. Isso está bem evidente no estranho interesse atual dos americanos por 
tudo que é oriental. Esse modismo remonta à virada do século, quando um guru 
hindu esteve presente à Feira Mundial de Chicago, embora o interesse pelo 
orientalismo só tenha-se manifestado plenamente nas décadas de 60 e 70. Nesses 
últimos anos, a influência oriental tem permeado toda a cultura ocidental, desde a 
adoção de paletós à Nehru até a atração pelo taoísmo e naturalismo dos anos 80. 

Nos últimos quinze anos, presenciamos um fantástico desenvolvimento de seitas 
religiosas da new age (nova era), ligadas ao ocultismo, cujas raízes estão plantadas no 
pensamento clássico hinduísta. Existem hoje virtualmente centenas de seitas, 
pequenas ou grandes, que adotam idéias e práticas orientais. No breve sumário que 
apresentamos em seguida, vamos examinar as raízes hindu ístas dessas seitas e 
analisar de forma sucinta três das mais conhecidas dessas crenças importadas, o 
Rajneeshismo, a Sociedade Internacional Para a Consciência de Krishna (ISKCON ou 
Hare Krishnas) e a Meditação Transcendental. Daremos então a seguir um breve his-
tórico do Hinduísmo e um estudo introdutório dessas três seitas, com um resumo 
doutrinário delas. 

 
Hinduísmo 
O Hinduísmo hoje não é mais o mesmo de cinco mil anos atrás. Em todos esses 

séculos de história religiosa da Índia, essa religião se modificou muito. Ela procura ser 
uma síntese das diversas idéias e correntes religiosas em circulação no país, 
representadas por centenas de grupos culturais, sociais e tribais distintos. O termo 
hindu não é originário da índia. É o nome persa dado ao rio Indo. O iogue 
Ramacharaka faz a seguinte observação: 

"As diversas seitas hindus, embora praticamente sejam religiões distintas, na 
verdade consideram-se apenas seitas ou divisões de uma mesma "religião eterna" da 
índia. Obviamente cada uma se apresenta como a melhor delas, e o melhor veículo de 
expressão e interpretação da crença".1 

 
Livros Sagrados 
Os escritos sagrados do Hinduísmo foram compilados durante centenas de 

anos, iniciando-se com a transcrição da tradição oral, por volta da segunda metade do 
segundo milênio antes de Cristo. Esses escritos são conhecidos como Vedas 
("sabedoria" ou "conhecimento"). A parte final dos Vedas constitui os Upanixades, uma 
síntese dos ensinamentos vé-dicos. Entre as teses apresentadas pelos Upanixades 
estão o panteísmo, a punição pelo karma e a reencarnação. Talvez a parte mais 
conhecida dos Vedas seja o épico hindu Bhagavad-Gitay que narra a história de um 
príncipe guerreiro de nome Arjuna e seu cocheiro Krishna, que na verdade era a 



40 
 

encar-nação do deus hindu Vishnu, sob disfarce. O Gita foi escrito em 200 a.C. e 
subseqüentemente sofreu modificações até o ano 200 de nossa era. 

Para termos um exemplo do pluralismo (ou da natureza contraditória) dessa 
religião, basta compararmos o deus mostrado no Gita com o da literatura védica 
anterior. O deus descrito no Gita é um ser pessoal, o que dá até uma impressão de 
monoteísmo (a crença de que existe um só Deus pessoal, distinto da criação). 
Contudo, ao lermos as primeiras partes dos Vedas, vemos que esse deus é 
apresentado como um ser claramente panteísta (a crença de que tudo que existe, de 
alguma forma, é divino), ou talvez monista (tudo que existe é um, se é que existe 
alguma divindade). O fundador do Hare Krishna adotou as características do Gita, e 
por isso essa seita hoje tem um conceito de deus mais monoteísta do que panteísta. 

 
O Hinduísmo na Atualidade 
As centenas de seitas hindus podem ser divididas em três grupos básicos. 

Primeiro, há os monistas abstratos, que acentuam a unidade filosófica do universo, 
em vez de idéias teístas e religiosas. Em segundo lugar, temos os vishnuítas, que 
adoram de maneiras as mais variadas o deus Vishnu (em suas diversas 
manifestações), considerando-o a suprema forma de divindade. O terceiro grupo é o 
dos shivaítas, que adoram o deus Shiva, considerado por eles como a mais elevada 
manifestação divina. A Meditação Transcendental, com sua ênfase na concentração 
filosófica, situa-se no grupo monista. Os hare krishnas crêem que o deus supremo é 
Krishna, também conhecido como Vishnu. Portanto identificam-se com o grupo 
vishnuíta. Os seguidores de Rajneesh diferem dos dois pelo fato de serem 
filosoficamente agnósticos, mas na prática são hinduístas. Eles não têm o menor 
acanhamento em modificar o hinduísmo para adaptá-lo às suas interpretações 
pessoais, principalmente na área da moralidade. 

O professor Ninan Smart, especialista em religiões, comenta os problemas 
existentes nas diversas divisões do Hinduísmo contemporâneo. Diz ele: 

"E para concluirmos, podemos perguntar: Qual é a essência do Hinduísmo? É 
uma questão complexa. Existem hindus ortodoxos que negam a existência de Deus. 
Existem outros que, embora não a neguem, relegam Deus a um segundo plano, uma 
espécie de fase secundária ou ilusória do Absoluto. Então, em meio a tal variedade de 
pontos de vista teológicos, o que resta que possa ser considerado crença hinduísta? Só 
as doutrinas da reencarnação e da alma eterna. Há três milênios o pensamento 
hinduísta vem sendo dominado pela idéia de que o mundo é um lugar onde o espírito 
imoral que habita no interior do homem acha-se preso a um interminável ciclo de 
reencarnações. Além disso, o subcontinente possui um sistema social bastante denso 
que, há muito tempo, vem dando forma à prática religiosa que hoje existe neto™ 

 
Crenças Hindus 
Deus. O Hinduísmo não comporta apenas uma idéia acerca de Deus. Seus 

conceitos de divindade podem abranger: monismo (tudo que existe é feito de uma só 
substância); panteísmo (tudo que existe é divino); panenteísmo (Deus está na criação 
como a alma está no corpo); animismo (Deus ou deuses vivem em objetos, como 
pedras, árvores, animais, etc.); politeísmo (existem muitos deuses); henoteísmo 
(existem muitos deuses, mas adoramos apenas um) e monoteísmo (existe apenas um 
Deus). 

Karma e Samsara. Uma idéia fundamental na crença hinduísta é a de que todas 
as almas são eternas e responsáveis pelos atos que praticam. O Karma é o débito que 
pesa sobre nós devido aos pecados que cometemos e que precisam ser expiados (por 
meio dos vários sistemas hindus), para que o indivíduo possa libertar-se do samsara 
ou reencarnação (a alma habita sucessivamente diversos corpos humanos) ou trans-



41 
 

migração (a alma habita sucessivos corpos: humanos, de animais ou mesmo plantas e 
objetos inanimados). 

Salvação. Os três principais caminhos para a "salvação" no Hinduísmo são: 
Karma marga (método), o caminho da ação altruística; bhakti marga, o caminho da 
devoção; ejnana marga, o caminho do conhecimento ou da revelação mística. Pela 
jnana marga, o indivíduo alcança a auto-realização através de uma consciência 
intuitiva e iluminação mística. Na bhakti marga, atinge-se a auto-realização através de 
sacrifícios e disciplina ritualística. 

 
Bhagwan Shree Rajneesh (Rajneeshismo) 
No que diz respeito ao noticiário da mídia, Bhagwan Shree (Senhor Deus) 

Rajneesh (nascido em 1931) é o líder da seita que mais tem recebido notoriedade nos 
últimos tempos, à exceção talvez de Sun Myung Moon. Sem dúvida alguma, ele foi o 
mais importante guru oriental dos anos 80. 

Em uma entrevista concedida à revista Forward, Eckart Flother, antigo seguidor 
de Rajneesh, fez um excelente resumo da vida e formação do líder da seita: 

"Rajneesh Chandra Mohan nasceu a U de dezembro de 1931, num vilarejo no 
interior da índia, sendo o mais velho de sete filhos e cinco filhas. Uma nuvem que 
obscureceu sua infância foi o fato de que seu pai, um comerciante malsuce-dido, 
estava sempre ausente de casa, em viagem. Então, para Rajneesh, a "figura paterna" 
foi preenchida por seu avô, de quem ele gostava imensamente. Mas o avô faleceu 
quando ele tinha apenas sete anos, o que foi uma experiência fortemente traumática 
para ele. A partir de então ele se sentiu estranhamente atraído pela idéia da morte. 
Em seu diário de 1979 (que foi levado a público) há a informação de que ele 
acompanhava enterros como outras crianças correm atrás de um circo. Rajneesh 
prosseguiu os estudos e em 1957 concluiu o seu mestrado em filosofia. Entre 1957 e 
1966, lecionou filosofia em duas universidades. Em 1966 pediu demissão de seu cargo 
de professor, como explica ele, para dedicar-se a realizar a vontade de Deus. Sentia-se 
chamado a trabalhar pela regeneração espiritual da humanidade, para que ela possa 
sobreviver ao holocausto que segundo ele deverá ocorrer futuramente. 

"Nessa ocasião tornou-se "mestre", adotando o título de Acharya* Rajneesh. 
Percorreu vários estados da índia, a pé ou montado num jumento, com o objetivo de 
ensinar ao povo que todos deveriam mudar de vida e dar meia volta, se quisessem 
sobreviver. 

"Mas não obteve muito sucesso nessa missão. Em 1970 encontrava-se pobre e 
cansado, mas pelo menos descobrira que possuía carisma e poder. Instalando-se em 
Bombaim, resolveu formar um grupo de seguidores aos quais pudesse transmitir sua 
mensagem. O número de discípulos foi aumentando, chegando ao ponto de seu 
apartamento não ser mais suficiente para acomodá-los. Em 1974, mudou-se para 
Poona, que fica cerca de 190 quilômetros ao sul de Bombaim. Alugou várias casas e 
fundou ali o seu ashram4. Mudou seu título de acharya para Bhagwan (que significa 
"deus"), determinou que seus discípulos usassem túnicas alaranjadas e colares de 
conta de madeira, e iniciou o movimento que hoje conhecemos. 

No início de 1978, já calvo e de barba, mas sempre fotogênico, Rajneesh ganhou 
destaque nos meios de comunicação dos Estados Unidos quando a revista Time 
publicou um artigo sobre ele intitulado "God Sir' at Esalen East" (Senhor Deus em 
Esalen East). Dizia o artigo que esse carismático guru se tornara muito popular entre 
algumas celebridades e junto à liderança do Movimento do Potencial Humano que, 
como milhares de outros interessados, faziam peregrinações à sua comunidade 
religiosa em Poona, na índia. O grande interesse despertado por Rajneesh originou-se, 
em parte, do emprego da "tantra ioga" (que entre outras coisas adota o nudismo e a 
liberação sexual), bem como do fato de utilizar uma grande variedade de terapias e 



42 
 

técnicas "psico-espirituais" muito populares. 
No final da década de 70 e início de 80, ele foi sendo cada vez mais aclamado 

pelo movimento new age da América, Inglaterra, Alemanha e de quase todos os países 
industrializados do mundo livre. Com a presença de até 6.000 ocidentais em Poona, a 
população da comunidade cresceu para 10.000 pessoas. Depois esses sannyasins5 
(hoje mais conhecido como "rajneeshes") regressaram aos seus países e abriram 
centros de estudo da doutrina desse guru. Nessa fase foram fundados em torno de 
500 centros em 22 países. Em 1984 Rajneesh contava com cerca de 350.000 
discípulos, cuja média de idade era de 34 anos. 

Os discursos diários de Rajneesh são transcritos em livros e boletins. Já foram 
publicadas mais de 350 dessas obras, e cada exemplar custa entre quinze e vinte e 
dois dólares. Suas falas também são gravadas em fitas, que são vendidas a quase dez 
dólares cada, e em fitas de videocassete, cujo preço varia entre cinqüenta e cento e 
setenta dólares. Esses objetos são divulgados pela Fundação Internacional Rajneesh, 
uma empresa que movimenta milhões de dólares. Como disse um dos seguidores 
dessa seita no filme Ashmm (um documentário sobre o Rajneeshismo), "a organização 
há muito tempo já descobriu que o dinheiro é uma energia poderosíssima". Rajneesh, 
cuja frota de Rolls Royces está sempre aumentando — no momento em que 
escrevemos são 70 — acredita que "a espiritualidade é privilégio e regalia dos ricos"6. 

Rajneesh é, como ele próprio diz, um rebelde religioso que vive da controvérsia 
que criou, primeiro na índia e agora nos Estados Unidos. Tal Brooke, um ex-adepto do 
popular guru indiano Sathya Sai Baba, fez uma visita a Poona e depois descreveu com 
muita perspicácia o que viu por lá. Diz ele: 

"Rajneesh, uma pessoa que ao mesmo tempo fascina e horroriza os meios de 
comunicação, é mais conhecido por seus estranhos ensinamentos sobre o sexo. Ele 
criou uma imagem do "Novo Homem" que repudia todas as normas e tradições pré-
estabelecidas. Pelo que ele ensina, o homem é um deus hedonista, totalmente dono de 
si mesmo (e não dá ouvidos ao que Rajneesh denomina "voz interior"), sendo livre para 
recriar o cosmos à sua própria imagem. 

"É soberano em sua busca de prazeres, transcende a si mesmo e não deve nada 
a ninguém. A família é anátema; os filhos, um lixo a mais. Enquanto o sannyasin tiver 
dinheiro, tudo vai às mil maravilhas, mas depois que gasta tudo o discípulo se torna 
uma vítima inútil. Seguem-se homicídios, estupros, desaparecimentos misteriosos, 
ameaças, incêndios, explosões. Menores abandonados, filhos da gente da comunidade, 
ficam a esmolar pelas ruas de Poona; drogas circulam livremente, e tudo mais. Tudo 
isso é praticado por esses estranhos seres híbridos, vestidos de vermelho, que acham 
que estão lançando um novo sentido para a palavra "amor". Um grupo cristão que 
dirige um hospital psiquiátrico em Poona confirma essas informações e acrescenta que 
o número de indivíduos que enlouquecem é tão elevado que a comunidade está 
manipulando as autoridades para impedir a divulgação desses relatos."7 

Mais de uma vez Rajneesh tem manifestado abertamente sua hostilidade contra 
as religiões estabelecidas: "Isto é uma revolução", diz ele. "Estou queimando textos 
sagrados, desarraigando tradições... e para provar que estou certo, vou ser 
assassinado."8 

No início de 1981, circularam rumores de que Rajneesh recebera ameaças de 
morte. A direção do ashratn montou uma guarda intensa na área, e qualquer pessoa 
que ali entrasse era revistada de alto a baixo, para o caso de estar portando armas. 
Pouco depois houve um incêndio num depósito da comunidade e ocorreu uma 
explosão próximo ao centro de saúde da seita. Pelo que relatam os próprios membros 
da comunidade, em fevereiro houve um atentado contra a vida do guru, e a liderança 
do grupo acelerou o processo (que já tinha sido iniciado) de procurar uma nova sede. 

Segundo informa a revista índia Today, uma publicação bem conceituada, "... 



43 
 

tanto a polícia como... as autoridades (de Poona) são unânimes em dizer que os 
incidentes foram "armados" pelos seguidores de Rajneesh".9 Para quê? A mesma 
revista informa que "revelações feitas (em Poona) há duas semanas mostram que a 
Fundação Rajneesh estava enterrada até o pescoço em problemas como imposto de 
renda atrasado, desvio de verbas de instituição beneficente, fraude em uma empresa 
de seguros e uma série de casos criminosos ainda em fase de investigação quando eles 
deixaram o lugar".10 

O consulado americano em Bombaim concedeu a Rajneesh um visto de entrada 
nos Estados Unidos, e a 1.° de junho de 1981 ele fugiu para Nova Iorque 
acompanhado de dezessete de seus discípulos mais chegados. 

Depois que Rajneesh saiu de Poona, seus seguidores multiplicaram-se no 
Ocidente. "A estratégia atual na Europa é estabelecer "cidades sagradas". O boletim 
informativo n.° 8 de 1981, dirigido para a Europa, diz o seguinte: Temos de estabelecer 
uma cidade sannyasyn em todos os principais países europeus. O Bhagwan 
determinou que essas cidades devem ser sociedades alternativas autofínanciadas, que 
serão modelos de sannyas."ü 

Já na América, eles começaram a trabalhar para criar a suprema "cidade 
sagrada", um lugar que estivesse à altura do próprio "mestre". Assim, no dia 10 de 
julho de 1981, o Centro de Meditação Chidvilas Rajneesh, de Montclair, Nova Jersey, 
comprou das mãos de uma companhia de investimentos de Amarillo, Texas, a fazenda 
Big Muddy (onde fora feito o filme de John Wayne, Big Muddy), por seis milhões de dó-
lares, sendo que um milhão e meio foram pagos em dinheiro. A propriedade, que fica 
perto de Madras, Oregon, tem uma área de mais de 160 quilômetros quadrados. Além 
disso, o centro conseguiu arrendar junto às autoridades um outro terreno na mesma 
região, de mais de seis mil hectares. 

Pouco depois, cerca de duzentos "rajneeshes", provenientes de dezesseis países 
ocidentais, dirigiram-se para Big Muddy, e em setembro festivamente receberam seu 
"mestre" no novo lar. 

Algum tempo depois que adquiriram a fazenda, eles anunciaram seu intento de 
construir ali a "primeira cidade iluminada dos Estados Unidos", que se chamaria 
Rajneeshpram (cidade ou expressão de Rajneesh). Em 4 de novembro de 1981, a 
câmara da comarca de Wasco resolveu, mediante votação favorável de dois terços de 
seus componentes, marcar para o mês de maio do ano seguinte um plebiscito na 
comarca para resolver se a fazenda Big Muddy podia ser emancipada e tornar-se 
cidade. E como num plebiscito como esse só votam aqueles que residem na região 
interessada (nesse caso, os rajneeshes), o resultado já era de se esperar: 154 votos a 
favor da transformação do local em Rajneeshpuram, e nenhum contra. E desde então, 
Rajneesh, seus seguidores e sua "cidade iluminada" aparecem constantemente no 
noticiário dos jornais. 

Trabalhando doze horas por dia, nos sete dias da semana, sem receber salários 
(suas necessidades básicas são atendidas pela própria comunidade), esses 2000 
membros da Comunidade Internacional Neo-Sannyas foram acertadamente apelidados 
de "formigas vermelhas", devido à sua operosidade e capacidade de realização. "Os 
rajneeshes se instalaram em 32.800 ha. de terra árida, pedregosa, acidentada e 
inútil... e estão construindo ali uma cidade auto-suficiente, com subestação de força, 
reservatório de água, praças, conjuntos habitacionais, estradas, plantações, estufas 
para plantas e um aeroporto."12 

Mas esse projeto de transformar em paraíso uma parte do deserto do Oregon 
vem recebendo oposição ferrenha desde o início. Os opositores questionam a 
legalidade da situação da cidade com base em dois argumentos principais. Primeiro, 
ela fere a constituição do país no que diz respeito à separação entre igreja e estado. 
Em segundo lugar, eles alegam que a decisão da câmara de Wasco em favor de um 



44 
 

plebiscito para a transformação da região em cidade contraria as leis estaduais que 
dispõem sobre o uso e a divisão do solo. Até o presente momento, nenhum dos dois 
argumentos foi derrubado. Se houver uma decisão contrária à legalidade da cidade 
com base em qualquer um dos dois argumentos, a maioria de suas construções 
poderá ser demolida. 

Como medida de segurança, para o caso de Rajneeshpuram ser declarada ilegal 
(e para garantirem para si os serviços e o controle governamental de um município), os 
rajneeshes ocuparam politicamente uma cidadezinha próxima chamada Antelope, cujo 
nome mudaram para Rajneesh. Os quarenta moradores originais do lugarejo, na 
maioria pessoas idosas, viam-se constantemente sujeitos à observação da polícia local, 
constituída de sannyasins. Além disso, os impostos municipais foram triplicados, e o 
dinheiro aplicado na seita. A câmara de vereadores da cidade, também dominada por 
elementos da seita, designou um espaço numa das praças locais para prática de 
banhos de sol e nudismo. A maior parte da população local desistiu de lutar e se 
mudou. 

Apesar de tudo, a cidade vem crescendo, pois os rajne-eshes estão comprando 
todas as casas da cidade e construindo outras. 

Nesse meio tempo, o Departamento de Imigração e Naturalização está 
"conduzindo uma investigação da Fundação Internacional Rajneesh, com suspeitas de 
violação das leis de imigração e de estatutos criminais correlatos, violações essas 
praticadas pela fundação, por organizações a ela associadas, ou por seus membros*', 
diz Carl Houseman, diretor distrital do departamento em Fortland.13 Suspeita-se que 
alguns rajneeshes, uns vinte e cinco a trinta deles (inclusive alguns da liderança), 
estejam implicados em casos de "casamentos por conveniência" de estrangeiros com 
cidadãos americanos. O próprio Rajneesh também corre o risco de ter sua residência 
permanente cancelada, caso fique provado que seu visto de entrada no país foi 
concedido com base no relato exagerado de uma enfermidade. 

A tomada de Antelope, entre outras coisas, atemorizou muito a população das 
cidades próximas, que temia as ambições políticas da seita. No final de 1984, o 
Rajneesh Humanity Trust promoveu um projeto que levou o nome de "Partilhe seu 
lar". Arrebanharam cerca de 3.500 pessoas que viviam nas ruas e as instalaram na 
propriedade. A maioria dos observadores interpretou a operação (que acabou não indo 
adiante) como uma tentativa de aumentar o número de votantes locais, com a 
finalidade de obter o controle político da comarca de Wasco. 

Os rajneeshes dominaram todo o cenário jornalístico do estado de Oregon 
naquele mês de novembro, ofuscando até a cobertura das eleições presidenciais. Foi 
preciso que se tomassem providências para controlar os temores da população, que 
parecia estar quase entrando em pânico diante dos rumores de que a seita ameaçava 
ocupar o estado inteiro. 

Alguns tinham certo receio de que um confronto entre as autoridades 
governamentais e os rajneeshes — que muitos defendiam desde que a seita comprara 
o Big Muddy — terminasse como o episódio de Jonestown, na Guiana. Isso foi 
mencionado por Sheela Silverman, secretária pessoal de Rajneesh e presidente da 
Fundação Internacional Rajneesh, que discutiu a questão em termos exacerbados. A 
combativa discípula indiana, que é quem dá a última palavra nos aspectos materiais 
da seita, assumiu uma posição radicalmente belicosa. 

"Em uma entrevista concedida ao canal de televisão KGW, que foi ao ar em 29 
de junho de 1984... Sheela... explicou como agiria no caso de uma tentativa de 
demolição das casas de Rajneeshpuram. "Eu morrerei", disse ela. "Os tratores vão 
ficar manchados com meu sangue." Em artigo publicado a 5 de julho no San Francisco 
Chronicle, foram citadas palavras dela dando a entender que resistiria a quaisquer 
tentativas de prisão dos moradores de Rajneeshpuram por violação das leis de 



45 
 

imigração ou de qualquer outro tipo de lei. "E eu falo sério", disse ela, com os lábios 
tremendo de raiva (segundo o jornal). "Se alguém vier aqui para causar algum dano a 
mim, ou ao Bhagwan ou a qualquer pessoa do meu grupo, vai ver o que acontece... Eu 
farei o que for preciso. Estamos dispostos a morrer em prol da liberdade humana. E 
meu povo está comigo 100 por cento."14 

Embora hoje alguns não creiam que se deva levar muito a sério as ameaças de 
Sheela, ninguém duvida que Rajneesh esteja fomentando uma mentalidade 
catastrófica em seus seguidores. Em 1983, o guru falou de suas idéias acerca da crise 
mundial que, segundo ele, ocorrerá. 

"O período da crise será entre 1984 e 1999. Nesse intervalo, haverá diversos 
tipos de destruição na terra, como catástrofes naturais e investidas autodestrutivas 
por parte do próprio homem. Haverá dilúvios como nunca houve desde os dias de Noé, 
terremotos, erupções vulcânicas e todo tipo de calamidade na natureza... Haverá 
também guerras nas quais serão utilizadas bombas atômicas, e portanto as simples 
arcas de Noé não vão salvar a humanidade. Mas o rajneeshismo está criando uma 
arca de Noé de conscientização, em que o homem se salvará se permanecer 
exatamente no centro do ciclone. 

"E eu afirmo que não há outra saída a não ser a nossa (o rajneeshismo). 
"Tóquio, Nova Iorque, São Francisco, Los Angeles, Bombaim — todas essas 

cidades vão desaparecer. E esse holocausto não ficará limitado apenas a certas 
regiões. Será de âmbito global, portanto não haverá meios de escapar dele. 

"A única saída é ficar dentro. É isso que ensino."15 
No início de 1984, Rajneesh ampliou sua exposição do desastre iminente, 

explicitando que iria cumprir-se uma pre-dição supostamente feita por Nostradamus: 
a Aids vai matar dois terços da população mundial. 

Pelo que se percebe nas palavras que acabamos de citar, Rajneesh se vê como 
um salvador, um ser igual (ou superior) a Jesus. Seu sentimento messiânico está claro 
em suas previsões de uma catástrofe global. E procura rapidamente construir uma 
"arca de Noé de conscientização" em seus seguidores, antes que a humanidade se 
destrua. Ele afirma que "revolucionar a consciência humana hoje não é mais um luxo, 
é uma necessidade. Existem apenas duas alternativas para o homem: o suicídio ou 
um enorme salto para a conscientização, que Nietzsche chamou de Super-homem". * 

Quando lhe perguntaram se os rajneeshes iriam sobreviver ao seu anunciado 
holocausto nuclear, ele replicou: 

".. os macacos deram um salto e se tornaram seres humanos, mas nem todos o 
fizeram. Alguns continuam sendo macacos. Não estou afirmando que os rajneeshes 
irão sobreviver ao holocausto, mas posso dizer com absoluta certeza: aqueles que 
sobreviverem serão rajneeshes e os restantes serão macacos (isto é, seres humanos 
que não evoluíram, tornando-se "super-homens") ou se matarão. Aliás, os que 
restarem não terão importância".11 (Grifo nosso.) 

Assim como Rajneesh acha que é o único homem "conscientizado" em todo o 
planeta, acredita também que é o único capaz de conduzir esse "importante salto para 
a conscientização", para assim salvar a raça. Por isso, todos "os esforços do Bhagwan 
são dirigidos no sentido de criar as circunstâncias adequadas para que se efetive essa 
mudança de consciência".18 

Portanto, a Rajneeshpuram pode ser vista como um imenso projeto 
experimental humano: o "mestre iluminado" procura criar as condições básicas e a 
energia espiritual (que Rajneesh chama de Buddhafield) necessárias para dar origem a 
uma super-raça. Aqueles que não quiserem ou não puderem encaixar-se nesse grupo 
"não terão importância". O que importa de fato é que se cumpram as aspirações 
espirituais de Bhagwan Shree Rajneesh para a humanidade. 

E como é a estrutura espiritual sobre a qual são baseadas essas aspirações? Um 



46 
 

breve estudo dos ensinos de Rajneesh logo revela claramente que o "rajneeshismo" em 
todos os seus aspectos, é contrário à fé cristã. Vejamos alguns trechos de seus 
discursos: 

"Por que ser cristão, se você pode ser um Cristo?"19 
"Permita que eu seja a sua morte e ressurreição."20 
"Ninguém é pecador. Mesmo aquele que está vivendo o momento mais negro de 

sua vida ainda é divino. Ninguém pode perder essa divindade. Eu afirmo, não há 
necessidade de salvação; ela já está dentro de nós."21 

"... a desobediência não é pecado; é um aspecto do crescimento."22 
"Deus não é nem ele nem ela... se alguém disser que ele é mulher, direi que é 

homem; se disser que é homem, direi que é mulher... seja qual for a sua crença, eu a 
anularei."2* (Grifo nosso.) 

"Se (Jesus) tivesse tido um pouco de inteligência e ponderação, não teria ido 
(para Jerusalém, para morrer na cruz). Mas assim também não haveria necessidade 
(de ele) declarar (que era o) Messias e Filho de Deus... Esses messias são 
essencialmente loucos. 

"Ele cria piamente que sua crucificação demonstraria que estava certo. É por 
isso que acho que ele abrigava interiormente uma tendência suicida. Se há alguém 
que é responsável pela sua crucificação é ele mesmo. Foi bem merecida. E não há 
documentação judaica daquela época que comprove a ressurreição; só o Novo 
Testamento afirma isso. E uma narrativa fictícia. Ele não ressuscitou."24 

"O argumento do diabo para Eva foi de que Deus quer que sejamos ignorantes... 
Ele tem ciúmes. E isso faz sentido, pois o Deus dos judeus é muito ciumento. Não 
quer que eles se tornem iguais a ele. Essa não é a atitude de um pai amoroso... Não é 
pecado ter o conhecimento. Eu os aconselho a comerem da árvore do conhecimento."25 

Todo aquele que leva o ensino bíblico a sério logo vê, pelas citações acima, qual 
é o verdadeiro espírito que inspira e impulsiona Rajneesh e sua "religião" (Mt 
24.2,4,5,23,24; 7.15; 1 Tm 4.1-6). 

"... e todo espírito que não confessa a Jesus não procede de Deus; pelo 
contrário, este é o espírito do anticristo, a respeito do qual tendes ouvido que vem, e 
presentemente já está no mundo." (1 Jo 4.3.) 

Parece bem claro que o mesmo poder espiritual que falou no jardim do Éden por 
intermédio da serpente, fala agora abertamente por meio de Rajneesh. Evidentemente 
ele está totalmente dominado por esse espírito. Isso mostra como estão em perigo os 
milhares de interessados que buscam sinceramente a verdade, e que cantam em 
adoração ao guru: "Coloco meu coração, meu coração, em tuas mãos".26 Os crentes 
deviam preocupar-se com o fato e orar seriamente por eles. 

Se um dia o governo resolver intervir e acabar com o sonho de Rajneesh e seus 
seguidores, tal intervenção pode desencadear um violento confronto, pois eles dão 
uma tremenda importância ao projeto do Rajneeshpuram. Em vez de ficar "localizada 
bem no meio do ciclone", a "arca de conscientização" de Rajneesh deverá naufragar em 
meio à tempestade com a qual Deus punirá a idolatria humana (ver Apocalipse 16.17-
21). Aqueles que, ingenuamente, forem refugiar-se junto dele, em vez de achar 
salvação, sofrerão as devastadoras conseqüências da rebelião e blasfêmia de seu líder. 

E preciso alertar os sannyasins e principalmente os simpatizantes de Rajneesh 
que ainda não fizeram um compromisso total com ele, mostrando-lhes a verdadeira 
natureza an-ticristã e anti-humana dos ensinos desse homem. Precisamos mostrar-
lhes também o Jesus bíblico, que é diferente do de Rajneesh, como a luz é diferente 
das trevas. 

Até onde sabemos, Eckart Flother é a única pessoa que, após converter-se a 
Jesus, teve um confronto com Rajneesh. Ele narra o acontecido e seu depoimento é 
fortíssimo: 



47 
 

"Em julho, exatamente quando estava-me envolvendo mais com o ashram, tive 
uma experiência extraordinária. Era uma daquelas noites quentes e úmidas da índia, 
com mosquitos por todo lado, e estava sentado no quarto do hotel, lendo o livro Decah 
(ifa Guru (Morte de um guru, Edições Vida Nova, 1990), do Rabi Maharaj. De repente 
vi um ser brilhante e luminoso de pé no meio do quarto, que me disse com uma voz 
possante: "Quero que você se torne meu discípulo". Logo compreendi que era Jesus 
chamando-me, mas não sabia ao certo como deveria agir. 

"Procurei Rajneesh e contei-lhe o que havia ocorrido. Quando estava narrando 
essa experiência, senti uma espécie de energia ou luz quente irradiando de meu ser, e 
percebi que ele ficou muito irritado. Olhava-me grandemente admirado, sem conseguir 
dizer nada. Naquele momento, compreendi que ele não era um "senhor" igual a Jesus 
Cristo, como afirma ser. E no mesmo dia tomei a decisão de me tornar discípulo de 
Jesus Cristo." 

Flother abandonou o Rajneeshismo e hoje dedica parte de seu tempo a ajudar 
outros a escaparem dessa seita na qual estivera mental e espiritualmente preso. 

 
Como Ganhar os Sannyasins Para Cristo 27 
Quando se tenta falar do evangelho a um sannyasin, enfrenta-se uma dificuldade 

óbvia: ele não quer pensar objetivamente sobre a experiência que está vivendo, não quer 
exercitar a mente. Quanto mais o indivíduo tiver se aprofundado no movimento, mais 
grave se torna o problema. Existe alguma forma de se lidar com eles, convencendo-os a 
fazer uma análise crítica da experiência que estão vivendo e encarar com objetividade o 
que Rajneesh está fazendo com todos eles? 

E.F.: Trabalhando com adeptos da seita que queriam abandoná-la, descobri 
que, inicialmente, os argumentos lógicos ou racionais não adiantam nada. 

O método que tenho utilizado com bons resultados é criar uma situação 
emocional, fazendo-os lembrar um incidente de sua infância, ou um momento de sua 
vida em que precisaram de privacidade (coisa que eles não têm no ashram) ou uma 
ocasião em que ajudaram outrem. Tenho aconselhado seus pais e amigos a recriar 
uma situação em que eles praticaram caridade para com alguém. Ao reviver isso, 
normalmente eles têm uma explosão emocional, revivem a experiência passada. Isso é 
chamado de "despertar". 

Tenho percebido que depois disso consigo conversar com eles num plano mais 
racional, e muitos abanam a cabeça como se estivessem dizendo: "Parece que eu 
estava tendo um sonho muito longo". 

Então, primeiro precisamos criar uma situação na qual eles possam reviver 
fortemente uma experiência anterior à sua entrada no movimento, só depois então 
poderemos ajudá-los a se restaurarem. Aí é bom deixar que façam perguntas, pois 
geralmente dizem: "Onde estou? O que estava acontecendo?" E eles sempre têm 
muitas dúvidas e indagações. Após esse ponto podemos apresentar-lhes a mensagem 
do evangelho. 

Uma boa tática é não criticar os atos de Rajneesh logo de início. É melhor 
limitarmo-nos a mostrar as diferenças entre o ensino dele e o de Jesus Cristo, ponto a 
ponto, e ressaltar a forma como um e outro nos auxiliam no confronto com as 
realidades da vida. Agindo assim, estamos ajudando o indivíduo a chegar a uma 
conclusão por si mesmo, sem impor-lhe uma certa linha de pensamento. 

Então você acha que criticar Rajneesh ou atacar seus pontos de vista frontalmente 
é contraproducente? 

E.F.: Logo de início, é. Temos de entender que, na verdade, esse guru se tornou 
para eles a base da vida, e os ensinos dele, o seu referencial. Então se começarmos a 
remover essa base de sustentação, eles poderão sentir-se ameaçados, não ouvindo o 
que lhes dissermos. 



48 
 

Temos de deixar que ele próprio faça críticas a Rajneesh e ao seu sistema, pois 
mais cedo ou mais tarde terá uma visão clara da realidade. Contudo, se ele não 
demonstrar essa atitude crítica até umas duas ou três semanas depois de ter 
abandonado o movimento, será bom começar a mostrar-lhe os fatos. Mas inicialmente, 
não. 

Que cuidados se deve ter com uma pessoa que está-se desligando dessa seita? 
E.F.: É muito importante que familiares e amigos criem uma atmosfera 

acolhedora de amor e apoio. Aquele que sai do movimento de Rajneesh precisa não 
apenas receber amor, apoio e carinho de seus familiares e amigos, mas também sentir 
que precisam dele; precisa convencer-se não apenas de que estava perdendo algo, mas 
que sua ausência também representou uma perda para a família. 

Outro aspecto importante que descobri foi que uma das razões por que o jovem 
deixa a família e vai para a seita é que, muitas vezes, os pais e amigos vivem como se 
tudo estivesse muito bem, como se nenhum deles tivesse problemas. Então é bom que 
os pais, parentes e amigos felem dos problemas que enfrentam, da luta que têm para 
aceitar a realidade, e assim o jovem verá que eles também são humanos. Aquele que 
sai da seita precisa entender que ser humano implica em ser imperfeito, implica em 
ter problemas que nem sempre sabemos resolver. 

Acima de tudo, os sannyasins, bem como seus familiares e amigos, precisam 
compreender que, em última análise, só podemos resolver problemas através de um 
relacionamento pessoal com Jesus Cristo. Só ele tem as soluções de que tanto 
precisamos. 

 
Hare Krishnas (ISKON) 
Uma das principais seitas hinduístas é o Hare Krishna, uma divisão moderna do 

hinduísmo vishnu, que é um desdobramento dos ensinos de um homem chamado 
Chaitanya, que viveu no século XV. Ele instituiu o culto ao deus Vishnu, opondo-se ao 
culto da divindade local, Shiva. Ele ensinava que Krishna era a principal divindade. 

O Hare Krishna propriamente dito teve início em Nova Iorque, na década de 60, 
fundado pelo iogue vishnu, Sua Divina Graça Abhay Charan De Bhaktivedanta Swami 
Prabhupada, nascido em Calcutá, índia, em 1896. Os seguidores da seita, chamados 
de hare krishnas, são muito conhecidos na América pela sua prática de levantar 
fundos pedindo esmolas pelas ruas e cantarem em público o sankirtana, seu cântico 
religioso. 

 
As Crenças dos Hare Krishnas 
Deus. Embora grande parte dos livros sagrados hinduístas seja panteísta (a 

crença de que tudo que existe é parte de Deus), há porções deles, principalmente do 
Bhagavad-Gita, que são manifestações basicamente monoteístas do Hinduísmo. Por 
ser uma síntese das crenças e do pensamento indiano, o Hinduísmo contém em sua 
vasta tradição escrita grande variedade de idéias- acerca de Deus, embora elas sejam 
contraditórias entre si. Como o Bhagavad-Gita, que sugere uma forma de monoteísmo, 
é a mais sagrada escritura dos hare krishnas, podemos concluir que eles têm uma fé 
basicamente monoteísta, sendo Krishna, para eles, a principal divindade. Qualquer 
encarnação do deus único, é uma encarnação de Krishna. "Todas as listas de 
encarnações da divindade são extensões plenas do Senhor, ou partes delas. Mas o Se-
nhor Sri Krsna é a personalidade original da divindade."28 

Cristo. Para os hare krishnas, Jesus Cristo é Filho de Krishna, mas não se acha 
numa posição superior impossível de ser atingida pelo homem. Para eles, então, Jesus 
Cristo não é o Filho de Deus, uma pessoa singular, Deus manifesto na carne — nem é 
tampouco uma encarnação de Krishna. 

Salvação. Para os hare krishnas alcança-se a salvação removendo-se o carma, o 



49 
 

débito que todos temos. Conseguese isso pela devoção a Krishna e pela prática de 
boas obras nas diversas encarnações. "Todos os praticantes da fé que conhecem o 
significado de sacrifício, purificam-se da reação pecaminosa e, tendo saboreado o 
néctar dos restos de tal sacrifício, vão para a suprema atmosfera eterna."29 Dizem 
também os hare krishnas: "Aqueles que dançam batendo palmas perante a divindade 
em demonstrações de êxtase, desses vão saindo todos os pássaros das práticas 
pecaminosas, que voam para o alto".30 

 
Meditação Transcendental 
A Meditação Transcendental é uma ioga ou prática espiritual, introduzida no 

Ocidente pelo seu criador, o iogue Maharishi Mahesh, que a apresentou como uma 
filosofia ou exercício religioso. Encontrando certo ceticismo por parte dos ocidentais, 
menos místicos que os orientais, Maharishi fez uma reformulação de seu programa. 
Na década de 70, passou a apresentá-la e a divulgá-la como um exercício psicológico, 
com bases científicas, cujos objetivos eram aliviar o stress, produzir paz interior — 
portanto com efeitos positivos para a sociedade — e capacitar o seu praticante a 
participar da projeção astral (experiência em que a alma sai do corpo) e da levitação. 
Até hoje a Meditação Transcendental é divulgada com essa fechada de prática não 
religiosa, e a maioria dos ocidentais desconhece sua verdadeira natureza e suas teses 
religiosas. 

 
Crenças da Meditação Transcendental 
Deus. A Meditação Transcendental baseia-se nos escritos sagrados do 

Hinduísmo que oferecem uma visão panteística de Deus. Portanto, o deus da seita é 
panteístico, e o objetivo do fiel é integrar-se plenamente à unidade divina. É claro que 
tal posição anula a doutrina de um Deus singular, com personalidade distinta. "A 
existência é a presença viva de Deus, a realidade da vida. É a verdade eterna; é o 
absoluto da liberdade eterna."31 

Jesus Cristo. A Meditação Transcendental ignora quase totalmente a pessoa de 
Jesus Cristo, mas Maharish ensina que qualquer um pode tornar-se um iluminado 
como Jesus, se adotar as técnicas da Meditação Transcendental. Pelo modo como ele 
desconhece Jesus e por sua visão do mundo, podemos deduzir que ele não o vê como 
o único Filho de Deus, manifesto em carne. (Ver, por exemplo, Meditation of Maharishi 
Mahesh Yogi, desse autor, pp. 123, 124.) 

 
Salvação. Nessa seita, atinge-se a salvação quando se tem consciência de estar 

em união com a Inteligência Criadora. "A solução para todos os problemas é o fato de 
que não há problemas. Assim que alguém reconhece essa verdade, não tem mais 
problemas."32 Para se chegar a esse ponto, é preciso praticar as meditações da seita: 
"... pela Meditação Transcendental podemos obter a união, e por meio dela, destruir 
uma imensa montanha de pecados, de quilômetros e quilômetros de extensão. Não 
existe outra saída".33 O termo salvação talvez nem seja adequado, já que ninguém é de 
feto pecador, estando apenas esquecido de sua unidade com a divindade. 

 
Conclusão 
Existem centenas de outras seitas orientais. Apresentamos aqui o 

Rajneeshismo, o Hare Krishna e a Meditação Transcendental, apenas como amostras 
do pensamento oriental. O leitor que desejar maiores informações sobre as seitas 
orientais e sobre o Hinduísmo em geral pode consultar a bibliografia que citamos. 

Em conclusão, lembramos que o Hinduísmo, com suas facetas variadas e suas 
contradições, não tem afinidade alguma com o Cristianismo. Todas as formas do 
Hinduísmo negam a Trindade bíblica, a divindade de Cristo e as doutrinas da 



50 
 

expiação, do pecado e da salvação pela graça através do sacrifício de Cristo. Trocam a 
ressurreição pela reencarnação, e a graça e a fé por obras humanas. Portanto, é 
impossível obter-se a paz com Deus por meio do Hinduísmo ou de qualquer uma de 
suas seitas. CS. Lewis observou com muito acerto que, no fim de todas as buscas 
religiosas, o homem tem de escolher entre o Hinduísmo e o Cristianismo. O primeiro 
contém todas as outras religiões; o segundo exclui todas elas. Não e* olhando para 
dentro de si mesmo que o homem obtém a paz com Deus, mas olhando para aquele 
sobre quem Moisés e os profetas escreveram: Jesus de Nazaré, o Filho e o Cristo de 
Deus. 

 
 
_______________________________ 
1. Iogue Ramacharaka, The Philosophies and Religions of índia (As filosofias e religiões da índia), 

Chicago, IL: The Yogi Publication Society, 1930, pp. 271, 272. 
2.  Ninan H. Smart, The Religious Experience of Mankind (A experiência religiosa da 

humanidade), New York: Charles Scribner's Sons, 1976, pp. 155, 156. 
3.  Acharya significa "professor". 
4.  Comunidade religiosa (ou mosteiro). 
5.  Sannyasins são os discípulos iniciados. Os homens tem o título de swami, e as mulheres 

recebem o nome de "ma" 
6.  Russell Chandlcr e T^ler Marshall, Guru Brings His Ashram to Ore-gon (Guru traz sua ashram 

para o Oregon), no Los Angeles Times, D de agosto de 1981, parte 1, p. 14. 
7.  "Pied Piper of Poona" (O flautista de Poona), em Etemity, set. 1981, p. 14. 
8.  This is a Revolution, (Isto é uma revolução), Bhagwan Shree Raj-neesh, Videocassete 18C236, 

de 28 de dezembro de 1980. 
9.  Chander Uday Singh, Sins of Bhagwan (Os pecados de Bhagwan) em índia Today, 15 de 

junho de 1982. 
10.  Ibidem. 
11.  Jens Johanscn, The Master Will Not Speak Again (O mestre não falará de novo), em New 

Religious Movemcnts Update (Atualização dos novos movimentos religiosos), Vol. 5, N.° 3/4, dezembro 
de 1981, p. 81. 

12.  Bill Dictrich, Conjlict Over Rajneeshpuram (O conflito a respeito de Rajneeshpuram), no 
Times de Scattle, 9 de set. de 1984, p. A2. 

13.  Win McCormack e Bill Driver: Rajneeshpuram: Vülley of Death? (Rajneeshpuram, vale da 
morte?), Orcgon Magazine, setembro de 1984, p. 26. 

14.  Ibidem, pp. 30, 31. 
15.  Bhagwam Shree Rajneesh, Rajneeshism, An Introduction to Bhagwan Shree Rajneesh and 

his Religion (Rajneeshismo, uma introdução ao Bhagwan Shree Rajneesh e sua religião), 
Rajneeshpuram, Oregon: Rajneesh Foundation International, 1983, pp. 56-57. 

16.  Rajneesh, Rajneeshism, op. cit., p. 60. 
17.  Ibidem, p. 61. 
18.  Ibidem, p.  15. 
19.  A citação 6 título do Videotape 18C144, de 2 de setembro de 1980. 
20.  Discourses on the SuffWay (Discursos sobre o método sufi), citado no Victor Valley Daily 

Press, 18 de setembro de 1981, p. B3. 
21.  Sannyas, abril de 1978, p. 18. 
22. Jesus, Buddha: Their Days Are Ftnished (Jesus, Buda: os dias deles acabaram), 

videocassetes 18C321 e 18C322, 7 de março de 1981. 
23.  He or She? On Beliefs — The Book ofBooks VI (Ele ou ela? Acerca das crenças — O livro dos 

livros VI) Videocassete 18S133, 22 de abril de 1980. 
24.  Bhagwan Shree Rajneesh, em um discurso feito perante trinta discípulos em 

Rajneeshpuram, a 12 de novembro de 1984. 
25.  Ibidem 
26.  Dietrich, Conflict over Rajneeshpuram (Conflito a respeito de Rajneeshpuram), op. cit., p. 

B3. 
27.  Extraído da Revista Forwand, Vol. 5, n.° 1, março de 1982. As respostas de Eckart Flothcr 

sâo identificadas pelas iniciais E.F. 
28.  Siddha Swarup Ananda Goswami, Jesus Laves KRSNA (Jesus ama ICrishna), Vedic 

Christian Committee and Life Force, Krsan Yoga View-point, 1975, p. M. 
29.  A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, Bhagavad-Gita As It Is (O Bhagavad-Gita como ele 



51 
 

é), New York: The Bhaktivedanta Book Trust, 1968, p. 81. 
30.  Prabhupada, The Nectar of Devotion (O néctar da devoção), New York: The Bhaktivedanta 

Book Trust, 1968, p. 81. 
31.  Maharishi Mahesh Yogi, The Science of Being and the Art of Living (A ciência de existir e a 

arte de viver), New York: The New American Library, 1968, p. 22. 
32.  Maharishi Mahesh Yogi, Maharishi Mahesh Yogi on the Bhagavad-Gita (Iogue Maharishi 

Mahesh fala sobre o Bhagavad-Gita), New York: penguin Books, 1967, p. 257. 
33.  Ibidem, p. 299. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



52 
 

____8____ 
MORMONISMO, 
OS SANTOS DO 
ÚLTIMOS DIAS  

 
Os Mórmons no Brasil 
De acordo com o almanaque da Igreja Mórmon, seus primeiros membros no 

Brasil foram os imigrantes alemães Augusta Kuhlmann Lippelt e seus quatro filhos, 
que chegaram ao Brasil em 1923. O marido, Roberto, foi batizado vários anos mais 
tarde. Os primeiros missionários foram os "élderes" William F. Heinz e Emil A. J. 
Schindler, acompanhados por Rheinold Stoof, presidente da Missão Sul Americana em 
Buenos Aires, Argentina. O Pres. Stoof já tinha visitado o Brasil em 1927 e retornou 
com os "élderes" em 1928 para começar o proselitismo entre as pessoas de língua 
alemã. O primeiro batismo da seita em solo brasileiro foi realizado em 14 de abril de 
1929, e o primeiro local de reunião de sua propriedade na América do Sul foi 
inaugurado em 25 de outubro de 1931, em Joinville, estado de Santa Catarina. 

Em 25 de maio de 1935 foi criada uma missão sediada no Brasil. No princípio 
os missionários ensinavam apenas em alemão, mas em 1937 o Livro de Mónnon foi 
traduzido para o português e um ano depois os missionários começaram a ensinar em 
nossa língua. Por volta de 1959, a seita já contava com 3.700 membros. Em 1966 foi 
organizada a Estaca São Paulo, a primeira da nação, tendo Walter Spat como presi-
dente. O templo em São Paulo, único no país, foi inaugurado em 30 de outubro de 
1978. 

A Igreja Mórmon conta hoje com 302 mil membros distribuídos em 56 estacas, 
338 alas, 229 ramos, 25 distritos e 10 missões em todo o território nacional (Church 
Almanac, 1991-1992, pp. 119, 120). 

A história dos mórmons neste país é marcada pelo racismo, em conseqüência de 
sua doutrina igualmente racista. Segundo o historiador mórmon Dr. Lawrence J. 
Nielsen, durante anos a igreja evitou converter pessoas de ascendência africana, e os 
missionários desenvolveram vários métodos (até a prática de verificar álbuns de 
fotografias) para detectar tal linhagem a fim de não batizar pessoas erradas. 
Desenvolveram também códigos secretos — sinais de mão — para se comunicar sem 
serem reconhecidos pelos negros. Segundo o pesquisador mórmon Mark L. Grover, 
durante os anos 50 a missão brasileira estabeleceu oficialmente como seu alvo 
principal a "pureza racial de todos os novos convertidos". 

Ela também tirou dois capítulos inteiros das edições brasileiras do livro O 
Caminho da Perfeição como parte de sua tentativa de limitar as informações aos 
membros brasileiros sobre tal doutrina ofensiva. Como resultado, os mórmons bra-
sileiros e o público em geral desconhecem as dezenas de declarações claramente 
racistas feitas pelas autoridades mórmons na sua literatura oficial em inglês. O 
referido livro foi traduzido sem mudanças para o alemão, francês, espanhol e japonês. 

A decisão da igreja em 1978 de abrir o sacerdócio às pessoas com "sangue 
negro" foi o resultado da impossibilidade de determinar corretamente a linhagem 
racial de seus membros brasileiros, afirma o apóstolo mórmon LeGrand Richards em 
outubro do mesmo ano, numa entrevista pouco conhecida, trazida a público no Brasil 
pelo Instituto Cristão de Pesquisas. 

Segundo a doutrina mórmon, uma só gota de sangue africano era suficiente 
para manter a maldição que recai sobre as pessoas de pele escura e desqualificar um 



53 
 

possível candidato ao sacerdócio. Qualquer um que fosse ordenado por engano estaria 
administrando ordenanças inválidas, assim atrapalhando seriamente a ordem da 
igreja. A igreja, explicou Richards, foi forçada a reconsiderar sua posição porque um 

"templo sagrado", no valor de quatro milhões de dólares, estava para ser 
inaugurado em São Paulo em agosto daquele ano c a igreja teria de negar a entrada 
aos membros de origem africana. 

Como resultado da decisão de 1978, a igreja tem crescido maciçamente no 
Brasil (em 1978, havia 55 mil membros; quatro anos depois, havia 160 mil, e no ano 
seguinte, 200 mil) e aberto novos trabalhos missionários em pelo menos dez países 
anteriormente fechados na África e no Caribe, além de trabalhos mais amplos entre os 
negros nos Estados Unidos e África. Na verdade, a Igreja Mórmon mudou a prática do 
sacerdócio em relação ao negro, contudo a sua doutrina continua racista. O público e 
os membros da igreja têm o direito de saber a verdade tal qual ela é (Jo 8.32). 

 
Perspectiva Histórica 

A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias sobressai entre todas as 
seitas religiosas ativas dos Estados Unidos pelo fato de possuir a história mais 
interessante. Ela merece a atenção e o estudo de todos os que se interessam pelas 
religiões originadas no continente americano. 

Os mórmons, como essa seita é mais conhecida, dividem-se em dois grupos 
principais: a Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, cuja sede fica em 
Salt Lake City, em Utah, e a Igreja Reorganizada de Jesus Cristo dos Santos dos 
Últimos Dias, com sede em Independence, Missouri. Hoje, passados mais de cento e 
sessenta anos de fundação da seita, os mórmons contam com cerca de oito milhões de 
adeptos; possuem considerável quantidade de bens nas áreas rural e industrial dos 
Estados Unidos, e desenvolvem intensa atividade missionária por todo o mundo, 
rivalizando com a igreja evangélica. Em fins de 1991, o primeiro grupo, que é o prin-
cipal objeto de estudo deste livro, afirmava possuir mais de oito milhões e cem mil 
membros. A Igreja Reorganizada conta com pouco mais de 200.000 em todo o mundo, 
sendo considerada, em alguns lugares, uma "seita fundamentalista" Vamos ocupar-
nos pouco da Igreja Reorganizada que, por sinal, rejeita a denominação "mórmon". 
Mas não há dúvida de que, nas últimas décadas, ela tem conquistado muito território, 
e seus membros são pessoas dedicadas e zelosas. Eles estão constantemente 
provocando a igreja de Utah, relembrando-lhes que, nas disputas em tribunais, ficou 
comprovado que eles constituem os legítimos seguidores da igreja original, sendo o 
grupo de Utah o cismático. Desde a sua fundação, a Igreja Mórmon tem-se 
caracterizado por grande zelo e prosperidade, bem como por um admirável espírito 
missionário. Antes mesmo da Segunda Grande Guerra, a igreja já possuía mais de 
dois mil missionários em várias partes do mundo. Após a guerra, a seita aumentou 
grandemente sua divulgação em toda a parte e hoje tem mais de 44.500 "missionários" 
ativos. 

Um feto curioso é responsável por esse grande número de obreiros: a Igreja 
Mórmon tem o hábito de incentivar seus jovens mais promissores — os rapazes aos 19 
anos, e moças, aos 21 — a dar dois anos de trabalho num campo missionário, com 
sustento próprio. Em alguns casos, são os próprios pais dos jovens que os sustentam 
durante esse trabalho. É interessante observar que, aproximadamente a cada duas 
semanas, cerca de setenta a noventa jovens ingressam nesse tipo de atividade 
missionária. 

Atualmente, o crescimento da Igreja Mórmon está na casa das 300.000 
conversões por ano. O índice de nascimentos dentro da seita é de 28,1 por milhar, o 
que contrasta com o índice do país que é em média de 15,9 por milhar.' Pelo que 
ensina a seita, o mórmon deve sempre manter seu corpo no melhor estado de saúde 



54 
 

possível, e os adeptos são aconselhados a não fazer uso de fumo e bebidas alcoólicas, 
e até a evitar café, chá e outras bebidas que contêm cafeína, como a Coca-Cola. A 
igreja dá forte ênfase ao ensino sobre o dízimo, estabelecido no Velho Testamento, e 
exige que todos os seus membros o pratiquem. O resultado disso é que em 1982 a 
igreja tinha acumulado bens no valor de dois bilhões de dólares,2 uma quantia vultosa 
para uma organização relativamente pequena. Precisamos lembrar também que a 
seita emprega muito bem esse dinheiro, aplicando-o na expansão da igreja. Isso é 
comprovado pelo feto de que eles estão expandindo rapidamente sua aquisição de 
propriedades tanto para propósitos comerciais como eclesiásticos. Hoje, os "santos" 
possuem quarenta e dois templos em funcionamento, e seis em projeto ou sendo 
construídos, em países de todos os continentes. Sua universidade, a Brigham Young 
University, afirma ter mais de 28.000 alunos em seus dois campi. 

Difundida como é por um povo decidido, zeloso e de mentalidade missionária, 
que pratica uma religião de "boas obras" e vida pura, a seita mórmon aplica todos os 
anos milhões de dólares na divulgação dos ensinos de seus principais profetas, Joseph 
Smith e Brigham Young. Ao mesmo tempo, procura converter toda e qualquer pessoa 
que queira dar-lhe ouvidos, independente de filiação a outra seita ou religião.3 Além da 
arrecadação regular proveniente dos dízimos, a igreja incentiva também outro tipo de 
contribuição que chama de "ofertas de jejuns". Essa prática incomum consiste de 
jejuar-se no primeiro domingo de cada mês, e dar para a igreja o dinheiro que seria 
gasto nessa refeição, como uma contribuição voluntária para sustento dos pobres. 

Como o Mormonismo valoriza bastante a educação, não éde se estranhar que 
possuam cursos de "seminários" e "institutos" para alunos de nível médio ou de 
faculdade, cuja matrícula é de mais de 375.000 estudantes. Isso já era de se esperar, 
visto que a igreja tem experimentado um crescimento fabuloso. Além disso, eles 
possuem mais de cinqüenta escolas fora dos Estados Unidos, sendo a maioria delas 
no México e em países do Pacífico Sul. 

Portanto, a Igreja Mórmon não é das que atraem pessoas de baixa escolaridade, 
como é o caso das Testemunhas de Jeová. Pelo contrário; ela enaltece a educação. Por 
causa disso é que suas impressoras colocam em circulação anualmente milhões de 
exemplares de literatura de divulgação da seita. Outro aspecto desse grupo é que está 
sempre construindo templos e capelas. Os templos são dedicados especialmente à re-
alização de cerimônias secretas como casamentos "celestiais", selamentos, batismo 
pelos mortos e outras ordenanças em favor dos mortos. (Somente em 1982 foram 
realizados quase quatro milhões e quinhentos mil desses rituais em favor de outrem.) 
Esses templos, em geral lindas construções de alto custo, com mobiliário caro, são 
vedados a "gentios", nome com que designam todos que não pertencem à seita. Além 
de darem forte ênfase à educação, os mórmons também apreciam esportes, 
passatempos, teatro, música, cursos de economia doméstica para noivas, danças e 
festivais de teatro. Eles possuem uma organização encarregada de cuidar dessas ati-
vidades, a Mutual, que já promoveu milhares de bailes e outras programações, com o 
objetivo de oferecer entretenimento para os jovens. Esses bailes sempre são iniciados 
com uma oração e encerrados com o cântico de um hino. A seita foz tudo que é 
humanamente possível para transformar sua igreja num segundo lar para os jovens. 
Ao que parece, o programa tem obtido muito sucesso, do que dá testemunho a 
ausência de delinqüência juvenil entre seus afiliados.4 

Acentuando a valorização que a Igreja Mórmon dá ao trabalho de missões, o 
Coro do Tabernáculo Mórmon tomou-se famoso e bastante conhecido no país todo 
(EUA), principalmente daqueles que ouvem rádio. Ele é composto de 350 cantores e de 
seu repertório constam cerca de 810 hinos. Recentemente o grupo comemorou 
cinqüenta anos de transmissões radiofônicas. Se alguém pensa que os mórmons 
constituem um grupo de pouca influência nos Estados Unidos, é bom saber que são 



55 
 

eles o grupo religioso com maior número de membros no "Who*s Who" (Quem é quem 
— listagem de personalidades importantes do país). O mesmo pode-se dizer das 
sociedades científicas honoríficas americanas. Muitos líderes da igreja mórmon têm 
sobressaído também em cargos governamentais. O principal deles é o ex-Ministro da 
Agricultura, Ezra Taft Benson, atual profeta da igreja. Outros são: David M. Kennedy, 
Secretário do Tesouro (que hoje se aproveita de sua posição no ministério como uma 
espécie de embaixador da seita); Angela (Bay) Buchanan e o falecido Ivy Baker Priest, 
Tesoureiros; Terrel H. Bell, Ministro da Educação; George Romney, ex-governador do 
estado de Michi-gan; Marriner S. Eccles; três embaixadores dos Estados Unidos a 
países escandinavos, vários senadores, etc. A seita está longe de ser uma organização 
de pouca influência. Pelo contrário; constitui uma grande força política e social que 
deve ser encarada com respeito, fato reconhecido pelas pessoas mais bem informadas. 

 
Organização Eclesiástica 
A organização e administração geral da Igreja Mórmon é dirigida pelas 

"Autoridades Gerais". A mais alta autoridade é a Primeira Presidência (ocupada hoje 
por Ezra Taft Benson e dois conselheiros). Eles têm a assessoria do "Quorum dos Doze 
Apóstolos", do "Primeiro Quorum dos Setenta" e sua presidência, do Bispado 
Presidente e do Patriarca da igreja-Toda a autoridade entre os mórmons acha-se 
atribuída ao sacerdócio, do qual existem dois tipos: "aarônico" (ou menor) e "de 
Melquisedeque" (ou superior); quase todos os membros do sexo masculino acima de 
doze anos pertencem a uma dessas duas ordens. Administrativamente a igreja é 
dividida em territórios que consistem de "alas" e "estacas". A ala consiste de um grupo 
de quinhentos a mil membros. Cada ala é presidida por um bispo e dois conselheiros. 
A estaca é formada pelo agrupamento de diversas alas, sendo supervisionada por um 
presidente de estaca e dois conselheiros, auxiliados por doze sumo sacerdotes, que 
constituem o alto concilio da estaca. Eles contam hoje com aproximadamente 18.810 
alas e ramos, 1.837 estacas e 267 missões em operação na igreja (sendo 77 missões 
na América Latina). Esses diversos grupos se auxiliam mutuamente, formando uma 
coalizão muito forte, dando assistência uns aos outros dentro do âmbito da igreja. E 
bom mencionar que, por ocasião da depressão econômica dos Estados Unidos em 
1929, seus armazéns cuidaram deles fielmente, de modo que foram muito poucos os 
membros que passaram algum tipo de necessidade material. 

Os mórmons estão sempre demonstrando grande zelo em sua atividade 
missionária. Seus missionários são muito bem treinados, e conhecem seus dogmas a 
fundo, sabendo citar a Bíblia profusamente. Assim sendo, esses hábeis discípulos de 
Joseph Smith e Brigham Young infelizmente calam muitos crentes pelas citações que 
fazem, pois exibem um pseudo-domínio das Escrituras, perante o crente, deixando-o 
confuso e admirado. 

Assim como acontece às outras seitas, o Mormonismo também sofre sua parcela 
de perseguição e difamação. Mas diferentemente de muitos dos outros grupos, que 
preferem ignorar os ataques, os mórmons têm tentado diversas vezes defender seus 
"profetas". Isso freqüentemente os têm deixado em sérios embaraços.5 

Em média os membros da seita caracterizam-se por uma vida moral muito boa. 
De modo geral, são pessoas agradáveis, quase sempre hospitaleiras, extremamente 
dedicadas à família e aos ensinos da igreja. Infelizmente, porém, a maioria ignora as 
questionáveis origens de sua religião, tanto no que diz respeito à sua história quanto à 
sua doutrina. Quando descobrem que a formação dela nada tem de belo e nem de 
cristão, mostram-se sinceramente chocadas. Essa faceta pouco conhecida do 
Mormonismo é "um lado da moeda" que inúmeros dos seus historiadores procuram 
esconder dos membros, numa tentativa de omitir certos fatos negativos, que podem 
ser facilmente comprovados. São esses fatos que vamos recordar agora, com o objetivo 



56 
 

de obter um retrato fiel da religião de Joseph Smith. 
 
O Início da Igreja Mórmon 
As sementes daquela que mais tarde seria a religião mórmon achavam-se em 

germinação na mente de Joseph Smith Jr., o "profeta", que em 1816 era conhecido do 
povo de Palmyra, Nova Iorque, simplesmente como Joe Smith. 

Aquele que seria o futuro "profeta" dos mórmons nasceu em Sharon, Vermont, a 
23 de dezembro de 1805, sendo o quarto filho de Joseph e Lucy Smith. Logo ao chegar 
ao mundo, encontrou duas circunstâncias adversas: seu pai e o ambiente em que 
viveria. 

O velho Joseph Smith era um homem místico que passava grande parte de seu 
tempo a procurar imaginários tesouros escondidos (sendo obcecado em particular pelo 
do Capitão Kidd). Além disso, algumas vezes tentou imprimir dinheiro falso, o que, 
pelo menos numa ocasião, levou-o a um confronto com a polícia local. É claro que 
esses fatos são do conhecimento geral e qualquer mórmon bem informado sabe disso. 
Ademais, existe ainda o testemunho do Juiz Daniel Woodard, da comarca de Windsor, 
Vermont, e antigo vizinho da família Smith. Há um registro em um número da revista 
Histórica! Magazine, de 1870, no qual esse juiz afirma que Smith era de fato um 
caçador de tesouros, e havia-se "envolvido com um tal Jack Downing para fabricar 
dinheiro falso, mas confessou-se culpado e denunciou o próprio cúmplice, con-
seguindo livrar-se da pena".6 

A mãe do futuro profeta era bem parecida com o marido nesse aspecto, um 
produto da época e do ambiente em que viviam. Era dada a idéias religiosas 
extremadas, e cria nas superstições mais triviais. Já na velhice, Lucy Smith "escreveu" 
um livro intitulado Biographical Sketches of Joseph Smith and His Progenitors for Many 
Generations (Dados biográficos de Joseph Smith e seus antepassados de muitas 
gerações). Essa obra foi impressa pela Igreja Mórmon de Liverpool, Inglaterra. Mas ela 
desagradou profundamente a Brigham Young, o primeiro sucessor de Smith, que a 
baniu alegando conter muitos erros". Depois deu uma contra ordem dizendo: "Caso 
decidamos publicar esses dados, só o faremos depois que totem devidamente 
corrigidos". (Millenial Star, Vol. 17, citando uma carta pessoal de Young, datada de 31 
de janeiro de 1885.)7 

É evidente que Lucy Smith nunca poderia ter escrito tal livro. Na verdade, ele 
teria sido escrito por uma tal Sr.a Coray, que fielmente deu forma escrita à obra que 
veio a ser conhecida como a "História da Sr.a Smith". Ao longo deste capítulo 
voltaremos a falar dela e da história de Joseph Smith. Mencionamo-la aqui apenas 
para mostrar os fatos contraditórios apresentados pela seita e pela mãe de Smith com 
relação à infância e juventude do "profeta", sua formação e práticas religiosas. 

Voltemos agora ao objeto principal deste nosso estudo, Joseph Smith Jr. O 
chamado do "profeta" teve início no ano de 1820, quando ele alegou ter recebido uma 
visão maravilhosa, na qual Deus Pai e Deus Filho se materializaram e conversaram 
com ele, num momento em que orava numa floresta próxima. Ele narra o acontecido 
com grande riqueza de detalhes em seu livro The Pearl of Great Price (A pérola de 
grande valor [Joseph Smith — História 1.1-25]). Aí ele revela que os dois personagens 
expressaram uma opinião bem negativa da igreja cristã, e por extensão do mundo 
inteiro, e lhe anunciaram que era preciso proceder-se à restauração do verdadeiro 
Cristianismo, e que ele, Joseph Smith Jr., fora escolhido para dar início à nova 
dispensação. 

É interessante observar que, ao que parece, Smith não deve ter ficado muito 
impressionado com a visão celestial, pois, pouco depois, juntamente com o pai e o 
irmão, reiniciou a prática de procurar tesouros. Eles pareciam determinados a 
encontrar o tesouro do Capitão Kidd, utilizando "pedrinhas mágicas", "varas mágicas", 



57 
 

ou simplesmente "escavando".8 
Dizem as narrativas que, apesar das inúmeras tentativas, a família Smith nunca 

conseguiu encontrar nada. Mas deixaram nos estados de Vermont e Nova Iorque 
verdadeiras crateras que dão testemunho de seu aparente "zelo sem entendimento". 

Anos depois, o "profeta" iria lamentar muito essas atividades supersticiosas de 
sua juventude, declarando que jamais unha sido caçador de tesouros. Certa vez ele 
disse: "Em outubro de 1825 fui contratado por um senhor de nome Josiah Stoal, que 
morava em Chenango, no Estado de Nova Iorque, para trabalhar para ele. Ele ouvira 
rumores de que os espanhóis haviam descoberto uma mina de prata em Harmony, na 
Comarca de Susquehannah, em Pensilvânia, e antes de me contratar já havia 
começado a escavar no local para ver se conseguia encontrá-la. Depois que me reuni a 
ele, juntamente com outros trabalhadores, fomos para lá para fazer escavações à 
procura da mina. Trabalhei no local durante quase um mês. Como não obtivemos 
sucesso na empreitada, finalmente convenci o velho de que devíamos parar com as 
escavações. Daí provém a lenda de que na juventude eu teria sido caçador de 
tesouros".9 

É possível que essa explicação dos fracassos do profeta nas suas buscas de 
tesouros satisfaça aos crédulos e aos novatos em questões históricas. Mas quem tem 
acesso aos fatos percebe logo que Smith adulterou a verdade. Aliás, esta parece estar 
sempre contrária a ele. E a informação que melhor nos dá base para ter dúvidas sobre 
a veracidade da explicação dada pelo profeta é fornecida por uma autoridade que é 
nada menos que Lucy Smith, a mãe dele. Ao relatar o mesmo incidente, ela afirma que 
Stoal "procurou Joseph por ter ouvido falar que este possuía certos segredos pelos 
quais ele era capaz de avistar coisas invisíveis para os olhos naturais" (The Story of the 
Mormons — A história dos mórmons, de Linn, p. 16). 

Além da evidência da Sr.a Smith, existem outras (aliás evidências fortíssimas), 
que comprovam — dissipando qualquer dúvida que alguém possa ter — que o profeta 
era de fato um praticante habitual da adivinhação pela "pedrinha mágica" e que 
supervisionou e participou de expedições de caça a tesouros. Ele afirmava também 
possuir poderes sobrenaturais que, segundo dizia, auxiliavam-no nessas buscas. E 
para remover de vez qualquer dúvida com relação ao fato de que na juventude Smith 
foi mesmo "caçador de tesouros" e fez uso de "pedrinhas mágicas", citaremos três das 
fontes mais abalizadas, as quais, segundo cremos, comprovam nossa afirmação de 
que aqueles que conheceram bem Joseph Smith sabiam que ele era um embusteiro. 
Devemos lembrar também que, certa vez, o velho Joseph Smith, dando uma entrevista 
que seria depois publicada no número de maio de 1870 da  Historical Magazine, disse 
claramente que, quando jovem, o "profeta" utilizava com entusiasmo a "pedrinha 
mágica", fora caçador de tesouros, e mais, ele "lia a sorte", localizava objetos 
extraviados por meio de uma "pedrinha mágica" e alegava possuir poderes 
sobrenaturais para realizar tais façanhas. Para comprovar o relato do pai de Joseph 
acerca das estranhas atividades do filho, há ainda o depoimento do Rev. John A. 
Clark, que procedeu a uma "exaustiva investigação" junto aos vizinhos da família 
Smith. 

"Era Joe quem conduzia as excurções que faziam à procura de tesouros, bem 
antes de ocorrer-lhe a idéia de uma Bíblia de ouro. Ele punha num chapéu uma 
pedrinha especial com a qual identificava os locais onde deveriam cavar." (Gleanings 
by the Way — Respingando pelo caminho, p. 225, 1842.) 

A minuta de um processo judicial datada de 20 de março de 1826 — Nova 
Iorque contra Joseph Smith — revela que "Smith possuía certa pedra que vez por outra 
consultava com a finalidade de saber onde havia tesouros enterrados... e que ele 
procurara o Sr. Stoal várias vezes".10 O tribunal considerou o réu culpado do crime de 
cavar terreno à procura de tesouros. 



58 
 

Em 1820, Joseph Smith Jr. afirmou ter tido uma visão celestial pela qual ele 
fora escolhido como o profeta ungido do Senhor para a atual dispensação. Mas foi só 
em 1823, ocasião em que o anjo Moroni apareceu ao lado de sua cama, provocando 
nele um forte tremor, que Smith começou a falar das fabulosas "placas de ouro" que 
depois se tornariam o Livro de Mórmon. 

De acordo com o relato que ele fez dessa extraordinária revelação, que se acha 
registrada no livro Pérola de Grande Valor (Joseph Smith — História 2.29-54), o anjo 
Moroni, filho glorificado de um homem chamado Mórmon, cujo nome dá título ao livro, 
apareceu ao lado de sua cama, e por três vezes apresentou ao caçador de tesouros, 
que afirma ter ficado estupefato, o chamado para uma missão. Smith só escreveu isso 
alguns anos depois, mas nem o lapso de tempo justifica o sério erro que cometeu ao 
relatar a proclamação feita pelo anjo. A confusão existe principalmente nas primeiras 
edições do livro Pérola de Grande Valor, nas quais o nome do anjo mensageiro é 
Moroni. Contudo, nas últimas edições, com a mesma autoridade profética, Joseph diz 
que o mensageiro divino fora Nefi, uma personagem totalmente diferente, que aparece 
no Livro de Mórmon. Esse desastrado trunca-mento do sistema de comunicações 
divino foi corrigido depois por escritores mórmons mais cautelosos, que procuraram 
expurgar dos escritos de Smith, Young e outros autores anteriores todos os enganos 
sobre fatos e dados históricos que não pudessem ser explicados. Portanto, nas edições 
mais recentes, as "revelações" acham-se bem harmonizadas, e identificam "Moroni" 
como sendo o indivíduo que lhe apareceu à meia-noite. Contudo, para os mais fiéis, 
aparentemente não faz muita diferença se foi Moroni ou Nefi quem lhe levou a 
mensagem. 

Enfim, Smith alega ter recebido em 1827 as placas de ouro, a partir das quais 
teria escrito o Livro de Mórmon. Pouco depois do histórico encontro das placas, que ele 
desenterrou no monte Cumorah perto da cidade de Palmyra, Smith pôs-se a "traduzir" 
os hieróglifos nelas escritos no idioma "egípcio reformado"." Para isso, utilizou uma 
espécie de óculos miraculosos, chamados "Urim e Tumim", que o prestimoso Moroni 
teve a previsão de fornecer ao incipiente profeta. No decorrer deste livro abordaremos 
ainda a forma como Smith procedeu a essa "tradução" e as dificuldades que teve com 
um tal de Martin Harris, com sua esposa e com o Professor Charles Anthon, um 
notável erudito. Mas qualquer um que tenha um pouco de conhecimento do caráter de 
Joseph Smith percebe claramente que há uma trama por trás de tudo. Então vamos 
continuar a história do profeta. 

Na época em que Joseph estava fazendo a tradução das placas (1827-29), certo 
professor, um mestre-escola itinerante de nome Oliver Cowdery, fez-lhe uma visita em 
casa do sogro (onde ele estava morando havia alguns meses, acolhido que fora pelos 
pais de sua esposa, que o receberam por causa da filha). Ali, Cowdery 
convenientemente se "converteu" à religião do profeta, e pouco depois tornou-se um 
dos "escribas" que redigiram o que Joseph afirmava ser o conteúdo das placas, apesar 
de nunca as terem visto. Com o passar do tempo, os dois se tornaram amigos íntimos. 
O trabalho de "tradução'* e o seu zelo espiritual foi tão intenso que, a 15 de maio de 
1829, os céus não puderam mais conter sua alegria. Assim, João Batista em pessoa 
foi enviado a toda pressa ao pequeno estado da Pensilvânia por ordem de Pedro, Tiago 
e João, para conferir a Joseph e Oliver o "sacerdócio aaronico". 

Esse admirável acontecimento é narrado em Pérola de Grande Valor (Joseph 
Smith — História 2. 68-73), após o que Oliver batizou Joseph, e este a Oliver. Ao que 
parece eles ficaram algum tempo ainda abençoando um ao outro, e profetizando 
acerca de eventos futuros, que "iriam acontecer em breve". Smith teve o cuidado de 
não se preocupar muito em escrever essas profecias, pois, na maioria das vezes, essas 
previsões não se realizavam no tempo indicado, o que explica também por que ele 
tinha o cuidado de não dar muitos detalhes. 



59 
 

Em seguida, deixando o estado de Pensilvânia, que agora se achava mais 
santificado, e imortalizado pelo feto de João Batista haver procedido ali à iniciação de 
Joseph no sacerdócio aaronico, voltou ao Estado de Nova Iorque, dirigindo-se para a 
casa de Peter Whitmer, na cidade de Fayette. Permaneceu ali até terminar a 
"tradução" das placas e publicar e registrar o Livro de Mórmon, o que se deu em 1830. 
Então, no dia 6 de abril de 1830, o profeta, juntamente com seus irmãos Hyrum e 
Samuel, e ainda Oliver Cowdery e Peter Whitmer Jr., fundaram oficialmente "uma 
nova sociedade religiosa" que recebeu o nome de "A Igreja de Cristo" (mais tarde o 
nome foi mudado para Igreja dos Santos dos Últimos Dias, e por fim recebeu a 
denominação atual, Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias). E foi assim 
que nasceu uma das mais virulentas seitas americanas: o Mormonismo começava 
para valer. 

Após esse "importante" acontecimento, em 1.° de junho de 1830, o profeta 
convocou uma reunião com a presença de cerca de trinta homens. Nessa ocasião, 
decidiu-se que iriam iniciar trabalhos missionários pelo país, e alguns dos anciãos 
recém-ordenados foram comissionados para se tornarem missionários entre os índios. 
Em agosto, "converteu-se" ao Mormonismo um diligente pregador, de nome Parley P. 
Pratt. Em setembro, outro grande pregador, Sidney Rigdon, de Ohio, também 
"conheceu a verdade" e "converteu" toda a sua igreja à religião de Smith. A seita agora 
começava a alastrar-se para fora dos limites dos estados de Pensilvânia e Nova Iorque, 
Por razões que mais adiante analisaremos. 

É bom observar que Sidney Rigdon e Parley Pratt praticamente a partir do dia 
da sua "conversão" foram apontados para altas posições na hierarquia mórmon, como 
também Orson Pratt. Até hoje, são os escritos deles, juntamente com os de Young, 
Orson Pratt, Charles Penrose e James Talmage que melhor defendem a causa 
mórmon. Ainda iremos abordar, num capítulo à parte, o papel que Sidney Rigdon teve 
no desenvolvimento do Mormonismo. Mas é importante lembrar que mais tarde ele foi 
acusado de apostasia e expulso da Igreja Mórmon, devido principalmente ao seu 
famoso "Sermão do Sal", que pregou em 1833 na comarca de Jackson, Missouri. Nesse 
sermão, Rigdon se deixou dominar por uma inflamada retórica e atacou os habitantes 
do lugar. Isso praticamente colocou o povo do estado em pé de guerra com os 
mórmons, que ali sofreram severa perseguição e por fim foram expulsos em novembro 
de 1833. 

Esse sermão que provocou tamanho tumulto não favoreceu muito a Sidney 
perante seus irmãos mórmons. Ele se tornou conhecido como o "sermão do sal de 
Sidney", pois ele usara um texto de Mateus e discorrera sobre a questão do sal que 
perdeu o sabor. Ele faz uma devastadora análise do caráter do "profeta" Smith, com o 
conhecimento de quem está do "lado de dentro". Trata-se de uma magistral exposição 
dos fatos relativos ao profeta. Todos aqueles que querem endeusar o questionável 
caráter do primeiro profeta mórmon deviam lê-lo. 

Pouco depois dessa reunião em Fayette, o núcleo original da Igreja Mórmon 
mudou-se para Kirtland, Ohio, onde no espaço de apenas seis anos o número deles 
aumentou para 16.000 membros. Foi dessa cidade que Smith e Rigdon começaram a 
fazer suas incursões em Jackson, Missouri. Não era a primeira vez que os dois sofriam 
perseguição. Nesse lugar, foram submetidos a uma antiga forma de castigo: foram 
recobertos de pixe no qual se afixaram penas, sendo em seguida expulsos da cidade. 
Quando ainda estava em Missouri, Smith comprou uma propriedade de 
aproximadamente vinte e cinco hectares, na qual, afirmou ele, seria construído o tem-
plo de Sião, a sede terrena do reino de Jesus Cristo. Um fato interessante é que hoje o 
local desse templo encontra-se em poder de um pequeno ramo da seita, a Igreja de 
Cristo do Lote do Templo, que diz ter rejeitado uma oferta de cinco milhões de dólares, 
feita pela Igreja de Utah, para compra do "terreno sagrado". 



60 
 

Foi em Kirtland também que se estabeleceu a Primeira Estaca de Sião, bem 
como o quorum dos doze apóstolos, que seriam dirigidos por um grupo de três 
presidentes, que por sua vez eram supervisionados pelo "profeta". Mas a principal 
razão para eles terem se mudado para Kirtland fora a forte impopularidade de que 
estavam sendo alvo Joseph Smith e suas revelações junto àqueles que o conheciam 
bem. Esses consideravam sua nova religião um embuste, um logro, e portanto 
dificilmente se tornariam adeptos dela. Está claro que Smith logo deu um jeito de 
"receber" uma revelação divina, dando-lhes autorização para se mudarem. Aliás, entre 
os anos de 1831 e 1844, o profeta alegou ter recebido mais de 135 revelações diretas 
de Deus, que levaram o grupo a construir Kirtland e depois a cidade mórmon de 
Nauvoo, em Illinois. Foi em Kirtland que Smith introduziu sua infame prática da 
poligamia, mais tarde confirmada por "revelação divina". Alguns mais desinformados 
negam isso, afirmando que ele não era polígamo. Mas para se confirmar tal fato basta 
consultar a famosa coleção Berriam, da biblioteca pública de Nova Iorque. Ali 
encontram-se inúmeros volumes de informações de primeira mão que mostram o 
contrário. São depoimentos de vários adeptos da seita que participaram de muitas das 
experiências e dão testemunho da total imoralidade praticada por Smith e pelos 
líderes da Igreja Mórmon. Aos poucos, a prática foi sendo adotada por outros membros 
dela, até atingir todo o grupo. Foi preciso que o governo dos Estados Unidos 
ameaçasse confiscar todas as suas propriedades, e dizer que iria dissolver a seita, 
para que eles acabassem com a prática, então já amplamente aceita. 

Em 1890, o presidente Wilford Woodruff aboliu oficialmente a poligamia da 
Igreja Mórmon, o que é um exemplo concreto de que eles sacrificaram convicções 
religiosas em favor de sua sobrevivência política e econômica. Hoje em dia isso tem 
sido assunto de muitas discussões nos círculos mór-mons. O fato é que em Kirtland, 
Nauvoo e Jackson eles conseguiram conquistar muitos novos adeptos, por não serem 
ainda bem conhecidos na região, e não se saber muita coisa sobre o caráter do 
profeta. Mas no estado de Nova Iorque, a fama de Smith não era das melhores, o que 
serviu para tornar seu caráter mais conhecido. Em sua clássica obra sobre os mór-
mons The Origin, Rise and Progress of Mormonism (A origem, ascensão e crescimento 
do Mormonismo), Fomeroy Tuc-ker apresenta um bom número de depoimentos dados 
por vizinhos da família Smith e por conhecidos pessoais de Joseph Smith Jr., todos 
devidamente apoiados por juramentos. Todos eles afirmam unanimemente que Joseph 
Smith Jr. tinha fama de possuir o "hábito de exagerar ou dizer inverdades... e por 
causa das afirmações extravagantes que fazia, aqueles que o conheciam bem davam 
pouco crédito às suas palavras. Ele era capaz de dizer os absurdos mais gritantes ou 
os exageros mais patentes com a maior seriedade" (p. 16). 

Um dos mais interessantes depoimentos sobre a família Smith e sobre Joseph 
Jr. foi o que E. D. Howe obteve. Howe foi contemporâneo de Smith e fez muitos 
estudos a seu respeito, quando ele ainda era vivo. Até hoje, nenhum dos historiadores 
mórmons conseguiu refutar as acusações por ele feitas. E tão grande é o peso das 
evidências apresentadas que nem o próprio Smith teve coragem de rebatê-las, embora 
as conhecesse bem. 

Howe obteve uma declaração assinada por sessenta e dois habitantes da cidade 
de Palmyra, no estado de Nova Iorque, que não pode ser ignorada por todos aqueles 
que querem estudar seriamente o Mormonismo. 

"Nós, abaixo-assinados, conhecemos a família Smith durante vários anos, 
quando eles residiam próximo de nós, e não hesitamos em afirmar que os 
consideramos destituídos de caráter moral, que eles não merecem a confiança de ne-
nhuma comunidade. Tinham fama principalmente de se dedicarem a projetos 
visionários, e passavam a maior parte do tempo escavando a terra à procura de 
tesouros que pensavam estar escondidos na região. Ainda hoje existem perto da casa 



61 
 

em que moravam imensas escavações, onde eles estavam sempre procurando tesouros 
enterrados. Joseph Smith e seu filho, Joseph Jr., eram particularmente considerados 
pessoas sem caráter moral, portadores de péssimos hábitos." (Mormonism Unveiled — 
O mormonismo desvendado — Zanesville, Ohio, 1834, p. 261.) 

Mas ao ler isso, é provável que alguns achem injusto citarmos apenas um lado 
da história. E quanto aos depoimentos favoráveis aos mórmons? E a resposta é: por 
incrível que pareça, não existe nenhum depoimento favorável aos mórmons, dado por 
indivíduos confiáveis e bem informados daquela época, que tivessem conhecido bem a 
família Smith e Joseph. 

Há apenas o trabalho dos "grandes sábios", os historiadores mórmons que citam 
acontecimentos de mais de um século atrás, para contestar as acusações feitas pelos 
vizinhos deles, pelo sogro de Joseph e por muitos ex-mórmons que tinham 
conhecimento dos fatos e registraram evidências que nem mesmo os historiadores 
deles se deram ao trabalho de refutar. 

À medida que os mórmons iam-se desenvolvendo e prosperando em Nauvoo, 
Illinois, e a prática da poligamia começava a tornar-se mais conhecida do restante da 
comunidade mórmon e também de pessoas de fora do grupo, a desconfiança em 
relação ao "profeta" foi-se ampliando. Isso se configurou principalmente quando John 
C. Bennet, um de seus antigos assessores, revelou a prática da poligamia em Nauvoo. 
Mas quando o "profeta" (ou "general", como Smith gostava de ser chamado nessa fase) 
não suportou mais essa crescente onda de criticas, ordenou a destruição do principal 
porta-voz dos que o antagonizavam, The Nauvoo Expositor, uma publicação anti-
mórmon. Foi então que as autoridades do estado de Illinois resolveram intervir. O 
"profeta" e seu irmão Hyrum foram presos e levados para uma cadeia em Carthage, 
para aguardar julgamento pelo empastelamento do jornal. Contudo, no dia 27 de 
junho de 1844, um populacho de cerca de duzentas pessoas invadiu a cadeia e 
brutalmente linchou Smith e seu irmão Hyrum. Dessa forma, sem o querer, o profeta 
recebeu a coroa de mártir da seita, e conquistou para si, entre os mórmons, a 
perpétua aura de "verdadeiro profeta". 

Com o assassinato de Joseph Smith, a grande maioria dos mórmons aceitou a 
liderança de Brigham Young, que então tinha quarenta e três anos de idade, e já 
comandara o grupo anteriormente, quando os salvara da ira dos cidadãos de Missouri. 

Em 1846, ele anunciou que os "santos" iriam deixar Nauvoo. Em 1847, após 
uma penosa viagem pelas regiões desérticas do sudoeste americano, Young chegou 
com o primeiro grupo de mórmons ao vale do grande Lago Salgado. Aí determinou o 
destino final dos "santos" ao exclamar: "Eis o lugar!" Eles se achavam na região que 
depois viria a ser o estado de Utah. 

Brigham Young dirigiu a Igreja Mórmon por mais de trinta anos, tendo herdado, 
por indicação divina, o mando profético de seu antecessor, prática que é ainda hoje 
observada. Assim cada novo presidente da Igreja Mórmon alega ter a mesma 
autoridade que tiveram Joseph Smith e Brigham Young — uma sucessão profética 
infalível. 

A "escritura espiritual" que, segundo os mórmons, deu-lhes o direito de 
propriedade sobre o vale do grande Lago Salgado, foi-lhes concedida em junho de 
1848. Nessa ocasião, as plantações dos mórmons estavam assoladas por uma praga 
de gafanhotos, e apareceu ali um enorme bando de gaivotas que praticamente salvou a 
colheita. Assim, pelo que ensinam os mórmons, Deus deu prova clara de sua bênção 
sobre a Igreja dos Santos dos Últimos Dias. 

Naturalmente, não podemos analisar a história do Mor-monismo sob a direção 
de Brigham Young em todos os seus detalhes, pois só aí teríamos assunto para um 
livro. Vamos apenas lembrar que se Smith deu à seita seu empurrão inicial, Brigham 
Young deu-lhe o impulso necessário para que ela se firmasse como uma religião de 



62 
 

fato. O próprio Young foi uma personalidade de múltiplas facetas, e é impossível com-
preender plenamente a doutrina da seita sem ver a enorme influência que exerceu 
sobre ela o "profeta" Young com seus ensinos. A doutrina mórmon é uma aglutinação 
dos ensinos de Smith, Young e dos pronunciamentos dos presidentes que os 
sucederam. Portanto, não se pode entender o Mormonismo sem a pessoa de Young. 

Brigham Young foi um homem de grande coragem, possuidor de uma mente 
muito atilada, mas também capaz de atos de crueldade que hoje, convenientemente, 
foram esquecidos pelos historiadores mórmons. Uma evidência de sua determinação 
de controlar todo o estado de Utah foi o fato de ter dado ordem para a chacina de mais 
de cem imigrantes que não eram mórmons. O incidente ficou conhecido como "o 
massacre do monte Meadows". Nessa ocasião, em 1857, por razões que apenas Young 
conhecia, ele mandou que o bispo John D. Lee destruísse uma caravana na qual 
estavam os imigrantes, praticamente indefesos. O bispo obedeceu fielmnte, e vinte 
anos depois foi preso, julgado, condenado à pena de morte e executado pelo governo 
dos Estados Unidos por esse crime, um ato cruel e autocrático. 

Em seu notável livro, The Confessions ofJohn D. Lee (Confissões de John D. Lee), 
o eterno ponto fraco no plano de "reconstrução" histórica dos mórmons, Lee confessou 
a parte que teve no infame acontecimento, jurando que havia agido por ordem de 
Young. Além disso, o seu depoimento e o de seus auxiliares bem como de outros que 
participaram do massacre indicam sem sombra de dúvida que foi Young quem or-
denou a ação e a sancionou. A medida que continuarmos estudando a doutrina 
mórmon, veremos que isso não é estranho ao caráter de Young. Em Utah, ele era a lei, 
e como alguém já disse muito acertadamente: "O poder corrompe, e o poder absoluto 
corrompe absolutamente". 

O Mormonismo hoje está bem diferente do que era na época de seus fundadores, 
no que diz respeito a princípios e práticas. É verdade que continua fiel às doutrinas 
básicas, mas nos casos em que o ensino da seita entra em conflito com as leis da 
nação ou prejudica sua influência política, como na poligamia, por exemplo, os Santos 
dos Últimos Dias sabiamente preferem ignorar (ou "reinterpretar", como dizem) as 
orientações dadas pelos dois profetas principais. A história dos mórmons é bastante 
vasta e complexa. Existe um grande volume de livros, depoimentos, declarações em 
cartório, fotografias, boatos e opiniões. Para se obter um quadro fidedigno é preciso 
uma cuidadosa análise das evidências contemporâneas: só então se obtêm fatos 
concretos. Pelos membros da seita, só podemos ter pena e compaixão. De um modo 
geral, são pessoas sinceras, industriosas, diligentes e dedicadas na divulgação e 
proclamação de sua fé. Apenas lamentamos que tenham aceitado sem questionamento 
algum um adulterado relato da origem da seita e da formação de seu corpo de 
doutrinas, ao invés de examinar com cuidado as diversas fontes de informação 
existentes, que não apenas contradizem mas provam, de modo irrefutável, que a 
grandiosa, retocada história dos mórmons é falsa. E nossa esperança que, à medida 
que formos vendo o desenrolar das doutrinas mórmons e a formação de suas bases, o 
leitor possa perceber melhor a evolução da seita e os riscos que corre aquele que 
aceita de primeira vista o evangelho segundo Joseph Smith e Brigham Young. O 
veredito da História é frontalmente contrário a versão particular dos mórmons, 
principalmente no que diz respeito a Smith e Young. E existe também um grande 
volume de documentação que todos os mórmons, com algumas exceções, preferem 
ignorar. Contudo os fatos são por demais óbvios para serem ignorados. 

 
Uma Nova Revelação: "a Bíblia Mórmon" 
Além da versão inglesa tradicional da Bíblia — a Versão do Rei Jaime — que os 

mórmons acreditam conter parte da Palavra de Deus, "até onde a sua tradução for 
correta", os mórmons adotam mais três livros: Doutrina e Convênios, Pérola de Grande 



63 
 

Valor, e a principal obra da seita, O Livro de Mórmon. Esses constituem o cânone das 
escrituras oficiais, são as "quatro obras-padrão". O último mencionado, o Livro de 
Mórmon, é o objeto de análise deste capítulo, já que ocupa uma posição central na 
doutrina e história mórmon, e precisa ser examinado atentamente. Muitos teólogos e 
outros estudiosos do assunto, pessoas capazes e bem preparadas, já efetuaram 
estudos sobre o Livro de Mórmon, e grande parte deles já foi publicada. Fiz amplas 
consultas a todas as informações documentadas e comprovadas que existem. Tive um 
enorme trabalho para verificar a autenticidade de todo o material recolhido, então 
escolhi apenas as informações que puderam ser comprovadas sem sombra de dúvida, 
as quais se acham à disposição dos leitores nas principais instituições de ensino do 
país (Universidade Stanford, Seminário Teológico Union, Departamento de Pesquisa da 
Biblioteca do Congresso, Biblioteca Pública de Nova Iorque, etc). 

Fazer uma avaliação da complexa estrutura do Livro de Mórmon é tarefa muito 
difícil. Sugerimos ao leitor que desejar outros informes que consulte a bibliografia 
apresentada ao fim deste capítulo. 

 
A História dos Povos Antigos 
O Livro de Mórmon narra a história de dois povos antigos que teriam vivido no 

continente americano. Segundo ele, a primeira dessas duas civilizações teria partido 
da torre de Babel (pelo cálculo deles no ano 2.250 a.C), dirigiram-se para a Europa, e 
de lá emigraram para a costa leste da América Central. 

O segundo grupo teria saído de Jerusalém por volta do ano 600 a.C, antes da 
destruição da cidade e do cativeiro babilônico. De acordo com a narrativa mórmon, 
esse povo cruzou o Oceano Pacífico, indo desembarcar na costa oeste da América do 
Sul. O Livro de Mórmon pretende ser uma narrativa condensada dos pontos mais 
importantes da história dessas civilizações. O autor do livro é um profeta chamado 
Mórmon. O livro é a "tradução do relato abreviado dos registros dessas civilizações", e 
"contém um breve esboço da história do povo jaredita, a primeira civilização, extraído 
de registros deles encontrados durante o período de existência da segunda". 

Os jareditas foram destruídos devido à sua "corrupção". Foram castigados por 
sua apostasia, e a civilização deles foi totalmente aniquilada. 

O segundo grupo, que chegou à América por volta do ano 600 a.C, eram judeus 
justos, cujo líder era um homem chamado Nefi. Eventualmente esse grupo também 
teve sorte igual à dos jareditas; dividiu-se em dois grupos que guerreavam entre si: 
nefitas e lamanitas (índios). Devido a suas práticas pecaminosas os lamanitas 
receberam uma maldição, a pele amorenada. 

Dizem os registros mórmons que Cristo veio à América, revelou-se aos nefitas, 
pregou o evangelho para eles e instituiu o batismo e a ceia do Senhor. 

Infelizmente, os nefitas não conseguiram resistir aos lamanitas. Foram 
derrotados e dizimados por eles, numa grande batalha travada perto do monte 
Cumorah em Palmyra, estado de Nova Iorque, aproximadamente no ano 385 de nossa 
era. 

Cerca de mil e quatrocentos anos depois, dizem os mórmons, Joseph Smith Jr. 
desenterrou a condensação feita por Mórmon, escrita em hieróglifos da língua egípcio-
reformada, em placas de ouro. Utilizando o Urim e o Tumim (óculos sobrenaturais) ele 
os traduziu para o inglês. E foi assim que surgiu o Livro de Mórmon, publicado em 
1830, tendo estampado o nome de Joseph Smith Jr., como seu "autor e proprietário". 

Para evitar confusão, é preciso que se diga que foram revelados a Smith quatro 
tipos de placas: as placas de Nefi, as de Mórmon, as de Éter e as de latão, ou placas de 
latão de Labão. 

As placas de Nefi continham principalmente a história secular, embora houvesse 
ainda as menores, que supostamente narravam eventos sagrados. O segundo grupo de 



64 
 

placas continha um resumo das de Nefi, feito por Mórmon, acrescido de comentários 
dele, e algumas notas históricas adicionais escritas por seu filho Moroni. O terceiro 
conjunto continha o registro da história dos jareditas, também condensada por Mo-
roni, que a ela acrescentou ainda seu comentário. Este grupo leva o nome de Livro de 
Éter. 

O quarto grupo de placas teria vindo de Jerusalém e conteria extratos dos 
nefítas. Nelas se encontravam principalmente citações das Escrituras Hebraicas bem 
como genealogias. 

Joseph Smith alega ter recebido as placas em 1827 da mão de Moroni, "um ser 
que ressuscitara". 

 
 
O Objetivo do Livro de Mórmon 
Os teólogos cristãos, arqueólogos e antropólogos não conseguem entender bem o 

objetivo e a finalidade do Livro de Mórmon, devido aos inúmeros problemas que ele 
apresenta quando comparados com os fotos. Mas será bom examinarmos uma 
explicação do propósito dele dada pelos próprios mórmons. 

"Há um princípio da lei divina e civil que diz: "por boca de duas ou três 
testemunhas toda a questão será decidida" (2 Co 13.1). A Bíblia, com o seu relato 
sobre o relacionamento de Deus com o homem do continente oriental e seu cuidado 
por ele, é uma testemunha da verdade. O Livro de Mórmon é outra e tem o mesmo 
objetivo. Ele apresenta as providências de Deus com relação a essa importantíssima 
questão básica que é a redenção, bem como de modo geral com relação às leis da 
natureza, e demonstra que essas bênçãos não se achavam limitadas apenas ao mundo 
oriental, pois "Deus amou o mundo** (Jo 3.16), e não apenas uma parte dele, já que 
ministrou também em favor dos homens do grande continente ocidental. Sendo ele 
habitado por grandes civilizações, tinha o direito de receber as bênçãos do Pai da raça, 
e efetivamente delas participou. 

"O propósito declarado do Livro de Mórmon (citado na sua introdução), é 
universal: testemunhar ao mundo sobre a verdade e a divindade de Jesus Cristo, e 
sua missão de salvar o homem por meio do evangelho que ensinou. Esse testemunho 
é para judeus e gentios. A casa de Israel rejeitou seu Messias, e por isso também foi 
rejeitada, dispersa, e seu governo foi derrubado. Então, o evangelho que eles rejeita-
ram foi pregado aos gentios. Desde então, o povo de Israel tem permanecido incrédulo 
com relação a Cristo, não recebendo a palavra de homens inspirados. Há muitos 
textos proféticos na Bíblia revelando que nos últimos dias eles voltarão a gozar do 
favor divino, vão se reunificar e se estabelecer permanentemente em sua terra, a 
Palestina. O Livro de Mórmon, o livro selado, pelo que dizem a profecia bíblica e o seu 
próprio texto, é uma confirmação, uma revelação adicional dada por Deus no sentido 
de que Jesus Cristo é o Messias, uma reafirmação das alianças com os patriarcas. 
Nele há várias profecias a respeito da reunificação e restauração do povo de Israel, 
bem como de muitas outras bênçãos para eles. O Deus de Israel irá fazer uma "nova 
aliança'* com seu povo, não a velha aliança mosaica, mas outra, uma aliança 
posterior, pela qual eles serão reestruturados como nação, e viverão na sua terra 
santa. (Ver também Jeremias 31.34; Ezequiel 20.33-38, etc., textos bíblicos que 
predizem a mesma coisa.) O Livro de Mórmon interpreta as profecias do Velho 
Testamento mostrando isso, pois reproduz as predições de seus autores inspirados. 
Ele afirma fazer parte dessa nova aliança com Israel. 

"Declara ser o livro selado, mencionado em Isaías 29, o qual cita e interpreta. 
Ensina que, como resultado de sua revelação, o povo de Israel irá compreender a 
mensagem da salvação em Cristo; que o povo não terá temores mas estará em 
segurança e receberá grandes bênçãos divinas; que a revelação do seu conteúdo será 



65 
 

seguida de grandes bênçãos de natureza material para a Palestina, de modo que a 
terra será redimida, deixando de ser estéril para ser fértil, e assim a nação poderá 
voltar a viver ali, como no passado. E é verdade que após o surgimento do livro essa 
terra já foi favorecida com muitas bênçãos. Hoje ela produz abundantemente. Os 
judeus têm permissão de voltar para lá e fundar cidades, indústrias e núcleos 
agrícolas. E exatamente como prediz o livro, muitos judeus estão começando a crer em 
Cristo. Afirmam os editores do livro que com tais predições cumpridas, agora é tarde 
demais para qualquer cumprimento semelhante por outro registro. 

"O livro afirma também que os remanescentes dos primitivos habitantes das 
antigas Américas — isto é, as populações indígenas — irão, por meio da revelação dos 
registros de seus antepassados, converter-se à fé e participar das bênçãos das 
alianças feitas com seus pais. Indica também que eles vão deixar de viver em 
condições primitivas e tomar-se-ão esclarecidos, e que as nações gentias que hoje 
ocupam suas terras irão apoiá-los para que se libertem das baixas condições em que 
vivem. Isso é parte do propósito do livro. 

"No Evangelho de João 10.16, há uma afirmação feita por Jesus Cristo que é 
citada pelos que crêem que o Livro de Mórmon é de origem divina. Diz o texto: "Ainda 
tenho outras ovelhas, não deste aprisco; a mim me convém conduzi-las; elas ouvirão a 
minha voz; então haverá um rebanho e um pastor". Com base nesse texto, aliado a 
outra afirmação de Jesus: "Não fui enviado senão às ovelhas perdidas da casa de 
Israel" (Mt 15.24), eles crêem que, já que Jesus Cristo, como diz o registro, nunca 
apareceu aos gentios, e a "salvação vem dos judeus", ou de Israel (Jo 4.22), a 
promessa concernente a "outras ovelhas" cumpriu-se quando Cristo apareceu aos 
nefitas."12 

Então, para os mórmons, a Bíblia profetizou o aparecimento do Livro de 
Mórmon. Este, por sua vez, interpreta as profecias do Velho Testamento e afirma ser 
parte da nova aliança de Deus com Israel. Supostamente, ele é também "outra tes-
temunha" de que o evangelho de Cristo é verdadeiro. Mas, infelizmente para os 
mórmons, essa suposta testemunha muitas vezes se acha em conflito direto com a 
revelação bíblica, como veremos mais adiante. Então, a idéia de que o Livro de Mórmon 
deve ser considerado "parte da nova aliança" é, no mínimo, um grande absurdo, e não 
acha justificativa nem nas evidências internas dele, nem no testemunho da ciência ou 
da história. 

 
Evidências Científicas Contrárias ao Livro de Mórmon 
Numa tentativa de justificar as afirmações do Livro de Mórmon e dar-lhes 

validade, a maior autoridade em Mormonismo, Joseph Smith Jr., o profeta mórmon, 
relatou um acontecimento que, se verdadeiro, constituiria evidência fortemente favorá-
vel a algumas das afirmações dos mórmons com relação à sua Bíblia. Felizmente, 
trata-se de um fato sobre o qual podemos apresentar inúmeras evidências contrárias. 

Smith apresenta essa declaração no seu livro Pérola de Grande Valor (Joseph 
Smith — História 2.62-64, edição de 1982), e vale a pena examiná-la. 

"... Comecei a copiar os caracteres das placas. Copiei um número considerável 
deles e por meio do Urim e Tumim traduzi alguns... o já mencionado Sr. Martin Harris 
veio à nossa casa, tomou os caracteres que eu tinha tirado das placas e partiu com 
eles para a cidade de Nova Iorque. Quanto ao que aconteceu com respeito a ele e aos 
caracteres, quero referir-me a seu próprio relato das circunstâncias, como ele me 
contou quando do seu regresso, e que é o seguinte: "Fui à cidade de Nova Iorque e 
apresentei os caracteres como tinham sido traduzidos, assim como sua tradução, ao 
professor Charles Anthon, cavalheiro célebre pelos seus conhecimentos literários. O 
professor Anthon declarou que a tradução estava correta, muito mais que qualquer 
outra que ele tinha visto antes traduzida do egípcio. Então mostrei-lhe aqueles que 



66 
 

ainda não haviam sido traduzidos e me disse que eram egípcios, caldeus, assírios e 
arábicos; e disse que eram caracteres verdadeiros"." (Parte 2, versos 62, 63 e 64.) 

Então, pelo que afirma Joseph Smith, seu colega Martin Harris obteve do 
erudito professor Charles Anthon da Universidade de Colúmbia, uma confirmação da 
tradução dos caracteres hieroglíficos em egípcio reformado, encontrados nas placas 
que Moroni lhe havia dado. O problema dessa afirmação de Smith é que o professor 
Anthon nunca disse nada disso, o que, felizmente, ficou registrado numa longa carta 
que dirigiu ao Sr. E. D. Howe, um contemporâneo de Joseph Smith que efetuou uma 
extensa e exaustiva pesquisa acerca do profeta mórmon e das origens do 
Mormonismo. Os mórmons nunca conseguiram refutar Howe e por isso o temem e 
detestam. Isso se aplica não apenas aos historiadores da seita, mas também a outros 
membros dela em nossos dias. 

Assim que Howe ficou sabendo da afirmação de Smith com relação a Anthon, 
escreveu para ele, na Universidade de Colúmbia. O professor replicou-lhe numa carta 
que integra a coleção de documentos de Howe e constitui um clássico das provas 
contrárias aos mórmons cuja existência eles gostariam que todos esquecessem. Vamos 
reproduzi-la aqui. 

Nova Iorque, 17 de fevereiro de 1834 
Sr. E. D. Howe 

Painseville, Ohio 
 
 
Prezado Senhor: 
Recebi hoje de manhã sua correspondência de 9 do corrente, e sem perda de 

tempo passo a respondê-la. Essa história de que eu teria dito que a inscrição dos 
mórmons estaria em "hieróglifos em egípcio reformado" é totalmente falsa,D Alguns 
anos atrás, fui procurado por um lavrador, pessoa de aparência muito simples e 
humilde. Trazia-me um bilhete do Dr. Mitchell, de nossa cidade, hoje já falecido, no 
qual ele me pedia que tentasse decifrar, se pudesse, um papel que o homem me 
entregaria, e que ele não pudera entender. Assim que examinei o tal papel, percebi que 
se tratava de uma brincadeira ou talvez de uma farsa. Quando perguntei ao homem 
que me mostrara o papel onde o arranjara, ele, segundo me recordo, contou-me o 
seguinte: alguém encontrara no norte de Nova Iorque um "livro de ouro" que consistia 
de algumas placas de ouro, reunidas mais ou menos no formato de um livro, atadas 
com arame do mesmo metal. Juntamente com o livro, ele encontrara um par de 
"óculos de ouro"! Esses óculos eram tão grandes que se tentássemos colocá-los no 
rosto os dois olhos caberiam numa lente só. Eles eram largos demais para o rosto 
humano. E quem olhasse para as placas de ouro com aqueles óculos não apenas 
conseguiria ler seus caracteres, mas também entenderia o significado deles. E tudo 
isso se achava em mãos apenas de um rapaz, que possuía um baú no qual estavam 
guardados o livro e os óculos. Esse jovem ficava encerrado dentro de um quarto do 
sótão de uma casa, oculto por uma cortina. E era ssim, sem ser visto por ninguém, 
que ele colocava os óculos, ou melhor, colocava uma das lentes no rosto, decifrava os 
caracteres impressos no livro, escrevia-os num pedaço de papel, e depois entregava as 
folhas para outra pessoa do outro lado da cortina. Mas não disse nada no sentido de 
que ele decifrara os caracteres "por um dom de Deus". Tudo era feito com os tais ócu-
los grandes. Esse lavrador me disse também que fora-lhe pedido que desse uma 
contribuição em dinheiro para a publicação desse "livro dourado", pois ele causaria 
uma profunda transformação no mundo, salvando-o da destruição. Os pedidos tinham 
sido feitos com tal veemência que ele estava pensando em vender seu sítio e entregar o 
dinheiro apurado para as pessoas que estavam desejando publicar o livro. Mas como 
última precaução, decidira vir a Nova Iorque para consultar a opinião de pessoas mais 



67 
 

esclarecidas sobre o significado das palavras que estavam no papel que ele trouxera 
consigo, e que seria uma cópia do conteúdo do livro, embora até aquele momento o 
rapaz que tinha os tais óculos ainda não tivesse lhe dado a tradução dele. Ao ouvir 
esse estranho relato, mudei minha opinião a respeito do papel Em vez de achar que se 
tratava de uma peça que alguém desejava pregar em eruditos, comecei a achar que era 
parte de um plano para tirar dinheiro do lavrador. Falei-lhe sobre minhas suspeitas, e 
aconselhei-o a ter muito cuidado com esses aproveitadores. Então ele me pediu que 
desse minha opinião por escrito, o que, naturalmente, me recusei a fazer. Então o 
homem foi embora levando consigo a folha de papel. Esse papel, aliás, continha uma 
escrita muito estranha. Consistia de várias letras tortas, dispostas em colunas que 
pareciam ter sido copiadas de um livro no qual havia diversos tipos de alfabeto. Eram 
letras gregas e hebraicas, cruzes e semicírculos, caracteres romanos escritos de cabeça 
para baixo ou de lado, todos dispostos em colunas perpendiculares, ao fim das quais 
via-se uma espécie de círculo dividido em vários compartimentos dentro dos quais havia 
mais caracteres estranhos, que obviamente tinham sido copiados do calendário 
mexicano apresentado por Humboldt, mas disfarçados de tal maneira que não se 
pudesse identificar sua procedência, Eu estou dando esses detalhes sobre o tal papel 
porque, desde que teve início essa febre mórmon, tenho conversado muito com meus 
amigos sobre o assunto, e me recordo bem de que a folha continha tudo menos 
"hieróglifos egípcios". Algum tempo depois aquele mesmo homem me fez outra visita. 
Trouxe um exemplar do livro dourado já impresso, querendo vendê-lo a mim. Eu não 
quis. Então pediu permissão para deixar o exemplar comigo para que eu o 
examinasse. Recusei também, embora ele insistisse bastante. Adverti-o mais uma vez, 
dizendo-lhe que em minha opinião ele fora vítima de um engodo. Perguntei-lhe o que 
acontecera com as placas de ouro. Informou-me que se achavam guardadas num baú, 
juntamente com os óculos grandes. Aconselhei-o a procurar um juiz e mandar abrir o 
baú. Respondeu-me que se fizesse isso traria sobre si a "maldição divina". Mas como 
eu insistisse em que fizesse o que eu lhe recomendara, respondeu-me que abriria o 
baú se eu aceitasse que a "maldição divina" recaísse sobre mim. Repliquei que 
aceitava de bom grado e que incorreria em qualquer risco desse tipo, desde que 
pudesse libertá-lo das garras desses trapaceiros. Em seguida ele foi embora. "Esse é 
então o relato de tudo o que sei com relação à origem do Mormonismo. Gostaria de 
pedir-lhe que me fizesse o grande favor de publicar esta carta imediatamente, no caso 
de ver meu nome associado com esses terríveis fanáticos. 

Respeitosamente, 
 

Charles Anthon, LL.D.  
Universidade de Colúmbia 

 
 
 
A carta do Prof. Anthon é bastante reveladora e destrói toda a veracidade das 

palavras de Smith e Harris. Além disso, podemos questionar também como o professor 
Anthon poderia ter dito que as letras que lhe foram mostradas por Martin Harris, 
copiadas por Joseph Smith, e apresentadas como parte do material extraído da 
revelação do Livro de Mórmon, eram caracteres "egípcios, caldeus, assírios e arábicos" 
quando o próprio Livro de Mórmon afirma que a escrita era em "egípcio reformado", a 
língua falada pelos nefitas. E já que a língua do Livro de Mórmon não era falada por 
"nenhum outro povo", como o professor Anthon poderia ter confirmado que a tradução 
feita por Smith estava correta? Até hoje ninguém achou o menor traço dessa língua 
que chamam de "egípcio reformado". Todos os lingüistas reconhecidos que estudaram 
as provas apresentadas pelos mórmons as rejeitam, dizendo que não passam de 



68 
 

fábulas. 
 
Evidências Arqueológicas 
O Livro de Mórmon afirma ser a descrição do surgimento e desenvolvimento de 

duas grandes civilizações. Vamos citar alguns trechos do livro que descrevem a 
grandeza dessas civilizações: 

"E toda a face da terra se achava coberta com edifícios, e o povo era quase tão 
numeroso como as areias do mar". (Mórmon 1.7.) 

"... finas obras de madeira, em edifícios, em máquinas e também em ferro e 
cobre, bronze e aço, fabricando [sic] toda espécie de ferramentas...". (Jarom 1.8 e 2 
Nefi 5.15.) 

"... cereais, sedas ... gado, bois, vacas, carneiros, porcos e cabras... cavalos e 
burros... elefantes...". (Ver Éter 9.17-19.) 

"... se multiplicaram e se espalharam... começou a ser povoada toda a face da 
terra, desde a parte sul do mar até o litoral norte, e do litoral oeste até o do leste". 
(Helamã 3.8.) 

"... tinham sido mortos dois milhões [de jareditas]". (Ver Éter 15.2.) 
"... de suas viagens marítimas, da construção de seus barcos, templos, 

sinagogas e santuários...". (Helamã 3.14. Ver também 2 Nefi 5.15 e Alma 16.13.) 
"... houve mais dez que caíram... cada qual com seus dez mil...". (Ver Mórmon 

6.10-15.) 
"... espadas, cimitarras... armaduras... escudos... capacetes armadura". (Ver 

Alma 43.18,19; 3.5 e Éter 15.15.) 
"E multiplicamo-nos consideravelmente espalhando-nos sobre a face da terra; e 

nos tornamos imensamente ricos...". (Jarom 1.8.) 
Ver também Nefi 8.9, 10, 14 e 9.4, 5, 6, 8, onde se relata que várias cidades 

afundaram nas profundezas do mar e da terra com os seus habitantes. 
Além das afirmações acima, extraídas do Livro de Môrmon que sugerem uma 

grande expansão da cultura dessas raças, o livro contém uma lista de trinta e oito 
cidades, o que prova que essas civilizações foram realmente poderosas, e que, pelas 
leis da pesquisa arqueológica de povos antigos, deveriam ter deixado grande 
quantidade de resíduos que poderiam ser analisados. Mas isso não aconteceu, como 
demonstraremos adiante. Os mórmons ainda não refutaram os principais arqueólogos 
que não apenas negam as afirmações do livro sobre a existência de tais civilizações, 
mas ainda oferecem muitas provas demonstrando que alguns dos dados constantes 
dele são impossíveis. 

A carta que transcrevemos a seguir foi enviada ao Rev. R. Odell Brown, pastor 
da Igreja Metodista de Hillcrest, Fredericksburg, Virgínia, um profundo estudioso do 
Mormonismo e dos seus ensinos. O Dr. Brown, em meio à sua pesquisa, escrevera ao 
Departamento de Antropologia da Universidade de Colômbia, em Nova Iorque. A 
resposta que ele recebeu é de grande importância, pois estabelece o feto de que o Livro 
de Mórmon não é correto e nem verdadeiro no que diz respeito às ciências da 
arqueologia e antropologia. "Prezado Senhor, 

"Peço desculpas pelo atraso em responder sua carta de 14 de janeiro de 1957. 
Já ouvi, de várias outras pessoas, a mesma indagação que o senhor fez com relação ao 
Livro de Mórmon... Contudo... poderia dizer que não creio existir nesse livro nada de 
valor no que diz respeito a informações pré-históricas sobre os índios americanos, e 
acredito que a grande maioria dos arqueólogos americanos concordaria comigo. O livro 
é incorreto, bíblica, histórica e cientificamente. 

"Com respeito ao Dr. Charles Anthon da Universidade de Colúmbia, não sei 
quem ele é e discordo da opinião que, segundo os Santos dos Últimos Dias (mórmons), 
ele expressa. Desconheço qualquer base para a relação entre hieróglifos egípcios e o 



69 
 

Livro de Mórmon ou a pré-história dos índios americanos... "Sinceramente, Wm. 
Duncan Strong (assinado)." 

Também o Instituto Smithsonian, de Washington, pronunciou-se acerca das 
alegações feitas no Livro de Mórmon. Obviamente, os mórmons não podem ignorar 
uma informação de fonte científica tão conceituada. 

"1. O Instituto Smithsonian nunca utilizou o Livro de Mórmon como fonte de 
orientação científica. Os arqueólogos deste instituto não vêem nenhuma conexão entre 
a arqueologia do Novo Mundo e a matéria de que trata o livro. 

“2. O tipo físico do índio americano é basicamente mongolóide, achando-se 
bastante relacionado com os povos do centro, leste e noroeste da Ásia. As evidências 
arqueológicas demonstram que os ancestrais dos índios de hoje chegaram ao Novo 
Mundo — passando provavelmente por uma faixa de terra que havia no Estreito de 
Bering, durante a última Era Glacial — numa contínua série de pequenas migrações, 
que tiveram início por volta de vinte e cinco a trinta mil anos atrás. 

"3. As evidências existentes dão a entender que o primeiro povo a chegar a este 
continente pelo leste foram os noruegueses, que aportaram na região nordeste da 
América do Norte por volta do ano 1000 d.C. Não existe nada que comprove que eles 
tenham chegado ao México ou à América Central. 

"4. Existe uma tese científica de que se os índios americanos tiveram algum 
contato com as civilizações do Velho Mundo este não teve muita relevância para o 
desenvolvimento dos nativos americanos. Uma das principais evidências disso é o fato 
de que, antes de 1492, não havia no Novo Mundo nenhuma das plantas alimentícias e 
nenhum animal doméstico (com exceção do cachorro) conhecidos no Velho Mundo. Os 
índios americanos não tinham trigo, cevada, aveia, arroz, painço, nem animais como 
porcos, galinhas, cavalos, jumentos, camelos e gado. Os cães domésticos que havia 
entre os índios eram animais que tinham acompanhado seus ancestrais, provenientes 
do noroeste da Ásia. A batata doce comestível existia nos dois continentes, mas é 
provável que ela fosse originária do Novo Mundo e tivesse sido levada daí para as ter-
ras do Pacífico. 

"5. Antes de 1492, não eram utilizados no Novo Mundo materiais como ferro, 
aço, vidro e seda (a não ser ferro de meteorito não fundido, que era aproveitado 
ocasionalmente). No período pré-colombiano, havia utilização de pepitas de cobre 
nativo em várias regiões do continente, mas a verdadeira metalurgia só era praticada 
no sul do México e na região andina, sendo que no final da era pré-histórica 
trabalhava-se com ouro, prata, cobre e suas ligas, mas não com ferro. 

"6. É possível que a transferência de traços culturais das terras do Pacífico para 
a América Central e a costa noroeste da América do Sul tenha-se iniciado centenas de 
anos antes da era cristã. Contudo esse tipo de contato entre os hemisférios se deveu a 
viagens acidentais de indivíduos procedentes do leste e sul da Ásia. Entretanto, não 
há certeza de que tais contatos se tenham dado. Certeza existe é de que os índios não 
tiveram contato, nem com os antigos egípcios e hebreus, nem com outros povos da 
Ásia Ocidental e do Oriente Médio. 

"7. Nenhum egiptólogo de renome, nenhum arqueólogo especializado em 
pesquisas do Velho Mundo, nenhum conhecedor da pré-história do Novo Mundo 
conhece ou confirma nenhum tipo de associação entre resíduos arqueológicos do 
México e do Egito. 

"8. Todos os registros de descoberta de escritos em egípcio, hebraico ou outras 
línguas do Velho Mundo no Novo em contextos pré-colombianos são publicações de 
jornais, revistas ou livros sensacionalistas. E nenhum desses achados foi reconhecido 
por cientistas de renome. E também não há registro de inscrições em escritas do Velho 
Mundo em nenhum ponto das Américas antes de 1492. 

"Verão de 1979." 



70 
 

 
Pelo que diz esse documento, fica claro que as cidades mencionadas no Livro de 

Mórmon são imaginárias, que neste continente nunca houve elefantes, e que os metais 
nele citados nunca foram encontrados nas regiões habitadas por civilizações 
contemporâneas. Não se trata aí de um teólogo tentando atacar a doutrina dos 
mórmons, mas, sim, de reconhecidos especialistas em arqueologia refutando o Livro 
de Mórmon com base no feto de que seus relatos não se acham em harmonia com as 
descobertas científicas. Os missionários mórmons não gostam muito de conversar 
sobre os pontos doutrinários cujas provas em contrário são bem conhecidas. O feto é 
que as provas existem e provêm de fontes irrefutáveis. 

 
O Fato Mongolóide 
Um dos principais argumentos da teologia mórmon é o de que os índios 

americanos são descendentes dos lamanitas, os quais pertenciam à raça semita, 
sendo de origem judaica. Como já vimos, essa afirmação aparece freqüentemente nos 
textos mórmons. Se pudermos demonstrar que os índios em 

hipótese alguma podem ser descendentes de semitas estaremos provando que 
essa história de Nefí e de sua viagem para a América no ano 600 a.C. é falsa. 

Portanto é de grande valor saber que as descobertas dos antropólogos e de 
outros estudiosos da genética mostram que não há a menor semelhança entre os 
caracteres físicos das raças do Mediterrâneo, dentre as quais a judaica ou semítica, e 
os dos índios. No que diz respeito ao genótipo, existe pouca ou nenhuma relação entre 
os dois grupos, e do ponto de vista do fenótipo, os índios são considerados 
descendentes do grupo mongolóide, e não do caucasóide mediterrâneo. 

Ora, se os lamanitas, como afirma o Livro de Mórmon, fossem descendentes de 
Nefí, que era judeu, portanto caucasóide do Mediterrâneo, então seus descendentes, 
isto é, os índios, necessariamente deveriam ter o mesmo fato sangüíneo, e o seu 
fenótipo, ou características aparentes, seriam as mesmas. Mas esse não é o caso. 
Ensinam os antropólogos que os índios não são originários da raça semítica, mas 
possuem o fenótipo característico dos mongolóides. Se pudermos fazer um estudo 
antropológico completo ou ler autores como W. C. Boyd (The Contríbution ofGenetics to 
Anthropology) e Bentley Glass, o grande geneticista da Universidade Johns Hop-kins, 
descobriremos que as afirmações dos mórmons com base no Livro de Mórmon não se 
harmonizam com as descobertas dos geneticistas e antropólogos. Não existe a menor 
base para a alegação de que os índios da América (ou lamanitas, como dizem os 
mórmons) se acham relacionados com a raça à qual Nefí (que era semita) 
supostamente pertencia. 

 
Correções, Contradições e Erros 
Existe grande volume de informações concernentes ao material contido no Livro 

de Mórmon, com relação a plágios, anacronismos, profecias falsas e outras práticas 
errôneas. Contudo só podemos apresentar aqui uma condensação delas, fartamente 
documentada. 

Desde a sua publicação em 1830, o Livro de Mórmon já foi submetido a diversas 
"correções", para que chegasse à forma que apresenta hoje. Vejamos algumas dessas 
"correções": 

1. No livro de Mosíah, capítulo 21, verso 28, lemos que o "rei Mosíah tinha um 
dom de Deus". Contudo, na edição original, o nome desse rei era Benjamim, um lapso 
que os cuidadosos escribas mórmons corrigiram. É claro que não se trata de um erro 
tipográfico, já que existe pouca ou nenhuma semelhança entre os dois nomes. Ao que 
parece, ou Deus cometeu um erro quando inspirou o registro do fato ou então Joseph 
Smith errou quando o traduziu. Mas os mórmons não aceitam nenhuma das duas 



71 
 

hipóteses, e por isso, acham-se, por assim dizer, sem saída com uma contradição. 
2.  Se compararmos o texto atual de 1 Nefl 19.16-20.1 com o da edição de 1830, 

veremos que há mais de cinqüenta modificações no "inspirado" Livro de Môrmon: 
palavras foram suprimidas, ortografia corrigida, palavras e frases foram acrescentadas 
ou trocadas de posição. Esse é um modo estranho de lidar com uma revelação 
inspirada por Deus! 

3. No livro de Alma 28.14-29.1-11 foram feitas mais de trinta modificações em 
relação à edição original. E na página 303 da primeira edição foi retirada uma 
sentença: "Sim, decreta-lhes decretos que não podem ser alterados". (Ver Alma 29.4.) 

4.  Na página 25 da edição de 1830, lemos o seguinte: "E disse-me o anjo: Eis 
aqui o Cordeiro de Deus, sim, o Pai Eterno". Mas nas edições mais recentes, lemos em 
1 Nefi 11.21 assim: "E disse-me o anjo: Eis aqui o Cordeiro de Deus, sim, o Filho do 
Pai Eterno". 

5.  A Igreja Católica Romana ficaria encantada com uma frase da página 25 da 
edição original do Livro de Mórmon, que confirma um dos seus dogmas, isto é, o de que 
Maria é mãe de Deus: "A virgem que vês é a mãe de Deus". Mas os editores mórmons 
mais atentos perceberam o deslize que os ligava à doutrina romana e corrigiram o 
texto de I Nefi 11.18, que hoje diz o seguinte: "A virgem que vês é a mãe do Filho de 
Deus, segundo a carne". 

Pelos exemplos apresentados acima e que são apenas algumas das quase quatro 
mil alterações de palavras encontradas no Livro de Mórmon — algumas das quais são 
recentes, tendo sido feitas em 1981 — podemos ver que, de forma alguma, esse livro 
pode ser reconhecido como Palavra de Deus. A Bíblia diz: "A palavra do Senhor, 
porém, permanece eternamente". (1 Pe 1.25.) E o Senhor afirmou: "Santifica-os na 
verdade; a tua palavra é a verdade". (Jo 17.17) 

O registro bíblico tem um timbre de verdade. Por outro lado, o Livro de Mórmon é 
claramente falso, com um excessivo número de erros que não podem ser considerados 
mera coincidência. 

Além do fato de o livro haver passado por várias revisões, ele contém ainda 
plágios da Bíblia, mais precisamente, da versão do Rei Jaime; possui anacronismos, 
falsas profecias e erros grosseiros, que não podem simplesmente ser ignorados. 
Embora alguns deles já sejam bem conhecidos dos que estudam o Mormonismo, vale 
a pena repeti-los aqui. 

No depoimento das três testemunhas (Oliver Cowdery, David Whitmer e Martin 
Harris), que vem impresso no início do livro, há a seguinte declaração: "... um anjo de 
Deus baixou dos céus, trouxe e mostrou-nos as placas, de maneira que vimos as 
gravações sobre as mesmas...". 

É bom observar que Martin Harris, em sua conversa com o professor Anthon a 
respeito da matéria "traduzida" dessas miraculosas placas, negou que as tivesse visto. 
Aliás, quando insistiram com ele, declarou que as vira apenas "com os olhos da fé", o 
que é muito diferente de uma revelação feita por um mensageiro angelical. 

Os mórmons não gostam muito de revelar isso, mas o fato é que posteriormente 
essas três testemunhas apostataram da fé mórmon, e seus contemporâneos mórmons 
falam delas em termos pouco elogiosos ("ladrões e falsários"). 

Se fizermos um estudo atento da literatura mórmon em seus primórdios, 
veremos também que existem três artigos escritos por Joseph e seu irmão Hyrum, nos 
quais eles atacam o caráter das testemunhas do Livro de Mórmon, o que por si só 
torna o depoimento delas suspeito. 

 
Plágios — A Versão Rei Jaime 
De acordo com um estudo feito, o Livro de Mórmon contém pelo menos vinte e 

cinco mil palavras tiradas da Bíblia, na Versão do Rei Jaime (em inglês). Aliás, existem 



72 
 

tantas citações exatas, palavra por palavra, e algumas delas tão longas, que os 
mórmons estão sempre sujeitos a constrangimentos por isso. 

Comparando o livro de Moroni capítulo 10 com 1 Corín-tios 12.1-11, e 2 Nefi 14 
com Isaías 4 e ainda 2 Nefi 12 com ísaías 2, vemos que Joseph Smith recorreu 
amplamente à Bíblia para suplementar a suposta revelação das placas de ouro. 

O capítulo 14 do livro de Mosíah é uma cópia de lsaías 53. E o texto de 3 Nefi 
13.1-18 é cópia de Mateus 6.1-23. 

Os mórmons ingenuamente explicam que, quando Cristo apareceu no 
continente americano após sua ressurreição e pregou aos nefítas, usou a mesma 
linguagem empregada na Bíblia. Dizem também que quando Nefi veio para a América 
trouxe consigo exemplares das Escrituras hebraicas, o que explica as citações do 
Velho Testamento no livro. O problema dessas explicações é que as inscrições das 
miraculosas placas, ao serem traduzidas, por uma estranha razão, eram escritas na 
linguagem da Versão do Rei Jaime, apesar de terem sido feitas cerca de mil anos antes 
dessa versão ter sido elaborada, em 1611. Essa explicação que os mórmons dão exige 
muito da nossa credulidade, e só eles mesmos se dispõem a crer nela. 

Existem outros exemplos de plágio da Versão do Rei Jaime, inclusive paráfrases 
de textos. Um desses textos é 1 João 5.7, reproduzido em 3 Nefí 11.27,36. O problema 
dessa passagem é que os estudiosos a consideram uma interpolação que não se 
encontra na maioria dos manuscritos do Novo Testamento, mas foi inserida na Versão 
do Rei Jaime, de onde Smith a retirou, já que desconhecia o íato. 

Outro exemplo desse tipo de erro é encontrado em 3 Nefi 11.33,34, uma citação 
quase direta de Marcos 16.16, que muitos estudiosos do Novo Testamento consideram 
uma adição feita por algum escriba mais zeloso. Mas Joseph Smith não sabia disso 
também, e assim copiou esses erros, o que prova quê nem ele nem as supostas placas 
de ouro eram inspiradas por Deus. 

Vale a pena citar mais dois exemplos de plágio da referida versão, que acabaram 
se tornando um tiro pela culatra para os mórmons. 

No terceiro capítulo de Atos encontramos o conhecido sermão de Pedro no dia de 
Pentecostes, onde ele parafraseia Deuteronômio 18.15-19. Ao escrever o livro de 3 
Nefi, Joseph Smith coloca essa paráfrase de Pedro nos lábios de Cristo, quando este, 
dizem eles, pregava aos nefítas. O profeta se esqueceu de que, no momento em que 
Jesus estava supostamente pregando seu sermão, este ainda não fora pregado por 
Pedro. 

Além disso, em 3 Nefi, ele faz de Cristo um mentiroso, pois no capítulo 20 verso 
23, ele atribui as palavras de Pedro a Moisés, como se o apóstolo estivesse fazendo 
uma citação direta deste. Na verdade, como já observamos, Pedro fez uma paráfrase 
do texto de Moisés. As palavras que ele emprega são bem diferentes. Mas Joseph 
Smith não fez uma verificação acurada, e daí provém seu erro gritante. 

Em segundo lugar, no Livro de Mórmon, há um mesmo erro de tradução que 
ocorre na Versão do Rei Jaime. Nessa versão, o texto de Isaías 4.5 vem escrito assim: 
"For upon ali the glory shall be a defense" — que em português significa: "Porque sobre 
toda a glória haverá uma defesa. (Ver 2 Nefi 14.5.) 

As traduções mais modernas indicam que o texto correto é ' 'For over ali the 
glory there will be a canopy'' e não ' 'defense1'. (Em português: "Porque sobre toda a 
glória haverá um dossel".) O termo hebraico "chuppah" não significa "defense" (em 
português, defesa), mas sim um dossel ou toldo. Evidentemente Joseph Smith não 
tinha conhecimento disso, como não o tinham também os tradutores que elaboraram 
a Versão do Rei Jaime, da qual ele fez a cópia. 

Existem vários outros pontos onde se nota esse tipo de erro, como por exemplo o 
de Abraão 1.20, onde Smith informa que "Faraó significa rei pelo sangue real", quando 
o dicionário diz que o termo faraó quer dizer "uma grande casa ou palácio". 



73 
 

Na versão americana Revised Standard, o texto de Isaías 5.25 está colocado nos 
seguintes termos: "And their corpses were as refuse in the mídst of the streets". (Em 
português: "E os cadávares deles estavam como lixo no meio das ruas".) Aí o termo 
hebraico suchah é corretamente traduzido como refuse (refugo), e não como torn 
(estraçalhado, em português). Mas na Versão do Rei Jaime, esse mesmo texto está 
assim: "And their carcases were torn in the midst of the streets". (Em português: "Os 
seus cadáveres estavam estraçalhados no meio das ruas"). Pois no Livro de Mórtnon 
esse texto aparece (2 Nefi 15.25) tal qual está na Versão do Rei Jaime, palavra por 
palavra, reproduzindo inclusive o erro de tradução do vocábulo suchah, o que derruba 
suas alegações de que o livro é para ser levado a sério como uma obra confiável. 

 
Anacronismos e Contradições 
Mas os erros do Livro de Môrmon não se limitam apenas aos inúmeros plágios 

que faz da Versão do Rei Jaime. Ele revela ainda uma grande desinformação no que 
diz respeito à história universal e à história dos judeus. Ao que parece, os jareditas 
tinham janelas de vidro nas misteriosas barcaças em que atravessaram o oceano. 
Além disso, Nefi conhecia o "aço" e a "bússola", embora nenhum dos dois existissem 
ainda. Isso demonstra que Joseph Smith era um péssimo conhecedor da história e dos 
costumes do povo hebreu. 

Labão, um dos personagens do livro (1 Nefi 4.9), utiliza uma espada de aço, e o 
próprio Nefi afirma possuir um arco de aço. Os mórmons justificam isso citando 
Salmo 18.34 numa nota de rodapé* Contudo as traduções mais modernas indicam 
que a palavra do Velho Testamento, traduzida como "aço", seria mais corretamente 
traduzida como "bronze" (já que o aço ainda não existia). 

Às vezes os mórmons tentam defender o fato de que Nefi possuía uma bússola 
(que na época ainda não existia), citando o texto de Atos 28.13, na Versão do Rei 
Jaime, que diz: "And from thence wefetched a compass". (Em português: "E dali 
arranjamos uma bússola".) Mas as traduções modernas derrubam esse subterfúgio 
fazendo uma versão correta da passagem: "And from thence we made a circle". (Em 
português: "E de lá fizemos um círculo".) 

Além desses anacronismos já citados, o Livro de Mórmon apresenta também 
contradições. Ele contradiz não só a Bíblia, mas também outras revelações 
supostamente provenientes do mesmo Deus que teria inspirado o Livro de Mórmon. A 
Bíblia afirma que o Messias de Israel nasceria em Belém (Miquéias 5.2), e o evangelho 
de Mateus registra o cumprimento dessa profecia (2.1). Mas no Livro de Mórmon lemos 
o seguinte: "... o Filho de Deus vem sobre a face da terra. E eis que nascerá de Maria, 
em Jerusalém, que é a terra de nossos antepassados...". (Alma 7.9,10.) 

O Livro de Mórmon apresenta Jerusalém como uma cidade (1 Nefi 1.4), o que 
Belém também era. Trata-se, portanto, de uma contradição flagrante. 

Existem também muitos outros casos que mostram Deus em contradição 
consigo mesmo, se é que realmente ele tem alguma coisa a ver com a inspiração do 
Livro de Mórmon, da Pérola de Grande Valor, Doutrina e Convênios, e outros textos da 
autoria de Joseph Smith. 

Diz o Livro de Mórmon, por exemplo, que a remissão dos pecados é obtida 
através do batismo (3 Nefi 12.2 e Morôni 8.11): "Benditos serão os que... forem 
batizados, porque... serão remidos os seus pecados... E eis que o batismo é para o 
arrependimento, a fim de que se cumpram os mandamentos, para a remissão dos 
pecados". 

Mas em Doutrina e Convênios (seção 20, versículo 37), lemos o oposto: "Todos 
aqueles que se humilharem... e manifestam verdadeiramente por suas obras, que 
receberam o Espírito de Cristo para a remissão de seus pecados, serão recebidos por 
batismo na Sua igreja". 



74 
 

Essa mensagem vinda diretamente dos céus quase provocou um tumulto na 
Igreja Mórmon, e por isso os teólogos dessa igreja evitam ostensivamente entrar em 
discussões sérias sobre o assunto. 

As contradições de Joseph Smith não param no batismo. Outro clássico 
exemplo de suas manobras é a poligamia. Em Doutrina e Convênios (132.34,32), ele 
diz: "Deus instruiu Abraão, e Sara deu Agar por esposa a Abraão. E por quê? Porque 
esta era a lei; e de Agar proveio muita gente... Vai, portanto, e faze as obras de Abraão; 
guarda a Minha lei e serás salvo". 

Mas por outro lado, o Livro de Mórmon contém a seguinte afirmação categórica: 
"Portanto, eu, o Senhor Deus, não permitirei que esse povo proceda como os 

antigos... Pois que nenhum homem dentre vós deve ter mais que uma esposa; e não 
terá nenhuma concubina. Porque eu, o Senhor, deleito-me na castidade das mu-
lheres...". (Jacó 2.26-28.) 

Ao que parece, Joseph Smith fabricava revelações de acordo com a vontade do 
momento. Pela sua reputação e atos subseqüentes, vemos que, no exemplo citado, o 
fator determinante foi o sexo. 

Vejamos um último exemplo da confusão que existe entre o Livro de Mórmon e 
outras revelações "inspiradas", um conflito entre duas obras que constam no Pérola de 
Grande Valor: o Livro de Moisés e o Livro de Abraão. Diz o primeiro: "Sou o Princípio e 
o Fim, o Deus Onipotente, e por meio de Meu Unigênito criei estas coisas; sim, no 
princípio criei o céu e a terra sobre a qual estás". (Moisés 2.1.) 

 
* A Versão do Rei Jaime, no texto citado, diz a bow ofeteel (um arco de aço). N. da T. 
Já no Livro de Abraão encontramos uma negação desse monoteísmo, pois lemos 

ali: "Então o Senhor disse: Desçamos. E Eles desceram no princípio, e Eles, isto é, os 
Deuses, organizaram e formaram os céus e a terra". (Abraão 4.1.) Não sei como seria 
possível conciliar esses dois pronunciamentos da revelação mórmon, supostamente 
corretos. E os próprios mórmons parecem relutantes em fornecer explicações plau-
síveis. 

A questão das falsas profecias do Mormonismo tem sido bem analisada em 
vários livros excelentes. Mas gostaríamos de lembrar que Joseph Smith recorreu a 
artigos publicados em jornais e revistas. 

Aliás, uma de suas famosas profecias relacionadas com a guerra civil americana 
foi tirada de matérias encontradas em publicações do estado de Nova Iorque na 
ocasião. 

Smith afirma o seguinte na seção 87 de Doutrina e Convênios: "...a começar pela 
rebelião da Carolina do Sul... os Estados do Sul... pedirão auxílio a outras nações, 
mesmo à Grã Bretanha... e então as guerras se esparramarão sobre todas as nações... 
E... os escravos se levantarão contra seus .senhores... e os remanescentes... vexarão 
os gentios com dolorosa aflição". 

Embora a guerra civil tenha de fato ocorrido, o que aconteceu alguns anos após 
a morte de Smith (em 1844), a Inglaterra não entrou em guerra com os Estados 
Unidos, nem houve guerras entre todas as nações, como dizia a profecia. Além disso, 
os escravos não se rebelaram contra seus senhores, e os "remanescentes", os índios, 
eles, sim, foram afligidos fortemente pelos gentios, sendo derrotados e confinados a 
reservas indígenas. 

O profeta Smith fracassou redondamente aí, como também na profecia de 
Doutrina e Convênios 124.22,23,59, onde disse que iria possuir a casa que construíra 
em Nauvoo "para todo o sempre". 

A verdade dos fetos é que nem Joseph nem a sua semente depois dele viveram 
na casa de Nauvoo "de geração em geração". A casa foi destruída após a morte dele, e 
os mórmons se mudaram para o Estado de Utah. 



75 
 

Esses e outros exemplos mostram que Smith, além de ser péssimo escriba, era 
também um falso profeta. Em sua profecia acerca da restauração de Israel à Palestina, 
ele previu o milênio para os seus dias. Na realidade, a profecia de Ezequiel 37 
começou a cumprir-se em 1948, mais de cem anos após sua morte. 

É claro que nessa análise das origens do Livro de Mórmon, logo surge a 
pergunta: Já que o livro obviamente não vem de Deus, de onde então vem ele? Uma 
hipótese tem sido aventada por inúmeros estudiosos do mormonismo, os quais 
também a têm discutido longamente. Os principais deles são E. D. Howe, Pomeroy 
Tucker e William A. Linn. 

Todos concordam que o Livro de Mórmon provavelmente é uma ampliação dos 
escritos de Solomon Spaulding, um pastor aposentado que escreveu uma série de 
romances com contexto bíblico semelhante ao do livro. Os mórmons gostam de 
lembrar que um dos manuscritos de Spaulding, intitulado  'Manuscript Story" (História 
do manuscrito), foi encontrado no Havaí mais de cem anos atrás, e em muitos 
aspectos era diferente do Livro de Mórmon. 

Mas o Dr. James D. Bales, em seu excelente livro, The Book of Mórmon? (Livro de 
Mórmon?), faz uma observação de grande importância que se harmoniza 
perfeitamente com o que tenho descoberto na pesquisa que levei a efeito nessa última 
década. Diz ele: 

"De há muito se argumenta que existe grande semelhança entre o Livro de 
Mórmon e um dos romances históricos de Solomon Spaulding. É claro que os Santos 
dos Últimos Dias negam isso. 

"Mas e se os Santos dos Últimos Dias estiverem certos e não houver relação 
alguma entre o livro deles e os escritos daquele autor? Isso simplesmente significa que 
os que afirmam haver essa relação estão errados. Mas isso não comprova nada sobre a 
questão da origem do livro, se é inspirado por Deus ou não. Uma pessoa pode estar 
enganada quanto à identidade do autor do Livro de Mórmon, e ao mesmo tempo estar 
certa ao afirmar que ele não foi escrito por homens inspirados por Deus. E é fácil 
demonstrar que o livro é de origem humana, o que, afinal, é o principal aspecto da 
discussão. A questão fundamental não é saber qual foi o homem ou homens que o 
escreveram, mas se foi escrito por pessoas inspiradas por Deus. Sabemos que foram 
homens que o escreveram, e que tais homens, sejam eles quem forem, não estavam 
sob a inspiração divina. 

Isso pode ser ilustrado pelo livro Science and Health With Key to the Scriptures 
(Ciência e saúde com a chave das Escrituras), o livro-texto das igrejas da Ciência 
Cristã. A Sr* Eddy afirma ter sido a autora dele, e tê-lo escrito sob a inspiração de 
Deus. Outros afirmam que ela simplesmente re-escreveu e ampliou um manuscrito do 
Sr. Quimby, e as evidências parecem comprovar a veracidade disso. Mas e se aqueles 
que assim pensam não conseguirem provar que estão com a razão? Ficaria então 
comprovado que o livro foi inspirado por Deus? É claro que não. Ficaria comprovado 
apenas que não há nenhuma relação entre o livro da Sr." Eddy e o manuscrito de 
Quimby, mas, não, que ele não possa ter sido escrito por outra pessoa qualquer sem 
inspiração divina. Mas seja quem for o autor ou autores de Science and Health, o certo 
é que ele é de origem humana, e não divina. Assim também ocorre com o Livro de 
Mórmon. Mesmo que fosse impossível provar quem o escreveu, podemos saber que ele 
é de origem humana, e não inspirado por Deus. 

"Ninguém está querendo dizer que todo o Livro de Mórmon teria sido escrito por 
Spaulding. Os textos teológicos, por exemplo, não foram introduzidos por ele. Essas 
partes trazem a marca de Smith, Cowdery e Sidney Rigdon. (Ver as provas 
apresentadas no livro de Shook, The True Origin of the Book of Mormon — A verdadeira 
origem do Livro de Mórmon). O que se afirma é que eles pegaram um dos manuscritos 
de Spaulding e inseriram nele mais alguns fatos, bem como muitos textos bíblicos, e 



76 
 

que essa obra veio a ser o Livro de Mórmons. (Ver os depoimentos de John Spaulding, 
irmão de Solomon, e de Martha Spaulding, esposa de John.) Eles afirmam que a parte 
histórica foi criada por Spaulding. (E. D. Howe, Mormonism Unveiled — O Mormonismo 
descoberto, 1834, pp. 278 ss; e Shook, The True Origin of the Book of Mormon — A 
verdadeira origem do Livro de Mórmon, pp. 94 ss.). 

"Os mórmons argumentam que a descoberta de um dos manuscritos de Spaulding 
demonstra que ele não serviu de base para o Livro de Mórmon." 

"Declaro que o manuscrito de Spaulding foi descoberto em 1884 e acha-se 
atualmente na biblioteca da Faculdade de Oberlin, em Ohio. Depois de examiná-lo, 
notou-se que não há a menor semelhança entre ele e o Livro de Mórmon. A teoria de 
que Solomon Spaulding teria sido o autor desse livro não deve ser mencionada mais, a 
não ser num museu." (William A. Morton, op. cit., p. 6.) 

"Essa declaração contém três erros: a sugestão de que Spaulding teria escrito 
apenas um manuscrito, a de que o manuscrito encontrado em 1884 seria o mesmo 
que os críticos afirmam constituir a base para o Livro de Môrmon e a afirmação de que 
o manuscrito de Oberlin não contém a menor semelhança com o Livro de Môrmon. 

"1. Spaulding escreveu mais de um manuscrito. D. P. Harlburt e Clark Braden 
fizeram essa afirmação antes mesmo de o manuscrito de Honolulu ter sido encontrado 
(Charles A. Shook, op. cit., p. 77). A filha de Spaulding também deu um depoimento 
dizendo que seu pai havia escrito "outros romances". (Élder George Reynolds, The 
Myth ofthe "Manus-cript Found" — O mito do "manuscrito encontrado", Utah, 1833, p. 
104). A história desse manuscrito lembra mais um primeiro rascunho, tosco e 
inacabado. 

"2. O manuscrito encontrado em Honolulu intitulava-se "Manuscript Story" 
(História do Manuscrito) e não "Ma-nuscript Found" (Manuscrito encontrado). Esse 
manuscrito de Honolulu já se encontrava em mãos de críticos dos mór-mons desde 
1834. Mas eles não disseram que o Livro de Môrmon se baseava nele. Diziam que o 
manuscrito que dera origem ao Livro Môrmon era outro. (Charles A. Shook, op. cit., p. 
77,15,185; The "Manuscript Found or Manuscript Story" of the Later Rev. Solomon 
Spaulding — O "manuscrito encontrado ou história do manuscrito" do falecido Rev. 
Solomon Spaulding, Lamoni, Iowa: impresso e publicado pela Igreja Reorganizada de 
Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, 1885, p. 10). 

"3. Embora o Manuscript Story não seja considerado o Manuscript Found, este, 
sim, o manuscrito que serviu de base para o Livro de Môrmon, existe uma grande 
semelhança entre ele e esse livro. Os pontos de similaridade são explicados pelo fato 
de que o Manuscript Story era o esboço inicial de uma das obras de Spaulding, que ele 
depois refez, vindo a ser o Manuscript Found. 

"Em 1834, Howe publicou uma sinopse do manuscrito que hoje se encontra em 
Oberlin (Howe, Mormonismo Un-veiled, p. 288) e apresentou o original às testemunhas 
que afirmaram haver muitos pontos semelhantes entre o Manuscript Found de 
Spaulding e o Livro de Mórmon. Na época (1834), essas testemunhas reconheceram o 
manuscrito obtido por Harlburt, hoje em Oberlin, como sendo um dos escritos de 
Spaulding, mas não aquele que haviam afirmado ser semelhante ao Livro de Môrmon. 
Declararam ainda que Spaulding lhes dissera que havia modificado seu plano original, 
voltando bem atrás no tempo, e escrevendo no velho estilo bíblico para que a narrativa 
parecesse bem antiga." (Howe, Mormonism Unveiled, p. 288; Teodore Schroeder, The 
Origin of the Book of Mormom, Reexamined in Its Relation to Spaulding's "Manuscript 
Found", p. 5 — Reexame da origem do Livro de Mórmon em sua relação com a obra Ma-
nuscrito encontrado de Spaulding.) 

'Esse depoimento é confirmado pelo fato de que há muitos pontos semelhantes 
entre o manuscrito de Oberlin e o Livro de Mórmon.M 

Então está bem claro que os mórmons tentaram apresentar um manuscrito que 



77 
 

reconhecidamente não é o livro cujo texto Smith depois copiou e ampliou, resultando 
no que hoje é conhecido como o Livro de Môrmon, com o objetivo de negar o que 
testemunhas oculares afirmaram, isto é, que foi outro manuscrito de Spaulding 
{Manuscript Found) que ele utilizou para criar a Bíblia môrmon. 

E o Dr. Bales tem razão quando afirma: 
"Existem muitos pontos semelhantes entre eles, muitos pontos mesmo, o que 

não pode ser desconsiderado. Dessa forma, a evidência interna, aliada ao depoimento 
de testemunhas, apresentado no livro de Howe e reproduzido no de Shook, demonstra 
que Spaulding fez uma revisão do Manuscript Story, que depois veio a ser o Manuscript 
Found, cujas partes históricas serviram de base para o Livro de Môrmon. E foram 
também as referências religiosas do livro que forneceram, em parte, a idéia dos 
trechos religiosos do Livro de Môrmon. 

"Contudo é desnecessário discutir a questão da autoria do Livro de Mórmon, seja 
numa conversa particular ou num debate público. O que importa de fato é estabelecer 
se o livro é ou não de origem divina. Alguns mórmons parecem achar que, se 
conseguirem provar que o manuscrito de Spaulding não tem nada que ver com o Livro 
de Mórmon, terão dado um grande passo no sentido de provar sua origem divina. 
Todavia, não é esse o caso. Devemos demonstrar que o Livro de Mórmon não é de 
origem divina, fazendo uma comparação da Bíblia com o próprio livro*'.15 

Lembremo-nos de que o Manuscript Story contém pelo menos setenta e cinco 
pontos semelhantes ao Livro de Mórmom o que não pode ser considerado uma simples 
coincidência. 

Por último, quem estuda o Mormonismo deve comparar o conteúdo do livro com 
o da Bíblia. E assim que o fizer verá que ele não fala de acordo com "a lei e o 
testemunho'* (Is 8.20). Dessa forma, deve ser rejeitado como uma falsa revelação, 
duas vezes condenada por Deus (Gl 1.8,9). 

O autor dessa "revelação", Joseph Smith, foi descrito na Bíblia (como o foi 
também o castigo que receberia), cerca de três mil e trezentos anos antes de nascer. 
Seria bom que os mórmons atentassem para a seguinte passagem: 

"Quando profeta ou sonhador se levantar no meio de ti, e te anunciar um sinal 
ou prodígio, e suceder o tal sinal ou prodígio, de que te houver falado, e disser: Vamos 
após outros deuses, que não conheceste, e sirvamo-los, nâo ouvirás as palavras desse 
profeta ou sonhador; porquanto o Senhor vosso Deus vos prova, para saber se amais o 
Senhor vosso Deus de todo o vosso coração, e de toda a vossa alma, Andareis após o 
Senhor vosso Deus, e a ele temereis; guardareis os seus mandamentos, ouvireis a sua 
voz, a ele servireis e a ele vos achegareis. Esse profeta ou sonhador será morto, pois 
pregou rebeldia contra o Senhor vosso Deus, que vos tirou da terra do Egito, e vos 
resgatou da casa da servidão, para vos apartar do caminho que vos ordenou o Senhor 
vosso Deus, para andardes nele. Assim eliminarás o mal do meio de ti. Se teu irmão, 
filho de tua mãe, ou teu filho, ou tua filha, ou a mulher do teu amor, ou teu amigo que 
amas como à tua alma, te incitar em segredo, dizendo: Vamos, e sirvamos a outros 
deuses, — que não conheceste, nem tu nem teus pais, dentre os deuses dos povos que 
estão em redor de ti, perto ou longe de ti, desde uma até a outra extremidade da terra, 
não concordarás com ele, nem o ouvirás; não o olharás com piedade, não o pouparás, 
nem o esconderás, mas certamente o matarás. A tua mão será a primeira contra ele, 
para o matar, e depois a mão de todo o povo. Apedrejá-lo-ás até que morra, pois te 
procurou apartar do Senhor teu Deus, que te tirou da terra do Egito, da casa da 
servidão". (Dt 13.1-10.) 

Portanto, o Livro de Mórmon constitui uma desobediência à Palavra de Deus pois 
fez acréscimos a ela e à única revelação de Deus. O castigo para esse tipo de erro é 
terrível e assustador: 

"Eu, a todo aquele que ouve as palavras da profecia deste livro, testifico*. Se 



78 
 

alguém lhes fizer qualquer acréscimo, Deus lhe acrescentará os flagelos escritos neste 
livro; e se alguém tirar qualquer cousa das palavras do livro desta profecia, Deus 
tirará a sua parte da árvore da vida, da cidade santa, e das cousas que se acham 
escritas neste livro. Aquele que dá testemunho destas cousas diz: Certamente venho 
sem demora. Amém. Vem, Senhor Jesus". (Ap 22.18-20.) 

Ao debater com um mórmon, não devemos levar a questão para níveis pessoais 
criando um antagonismo pelo indivíduo. Basta discutir nos planos histórico e 
teológico. Mesmo agindo com educação e tato, podemos deixar bem claro que não con-
cordamos com os ensinos deles. Os fatos impugnam até as próprias "testemunhas" da 
veracidade do Livro de Mórmon, já que o profeta Smith escreveu dois artigos contra 
elas, e Hyrum, seu irmão, também escreveu um. Isso certamente depõe contra o 
caráter de tais pessoas e contra a confiabilidade delas como testemunhas. 

Foi Joseph Smith que declarou guerra ao Cristianismo, quando atribuiu a Deus 
a afirmação de que todas as denominações cristãs estão "erradas", que os seus credos 
são "uma abominação" e que todos os cristãos são "corruptos... tendo religiosidade 
aparente, mas negam o meu poder" (Joseph Smith — History 1.19). 

A responsabilidade pela hostilidade de que eles têm sido alvo cabe a eles 
mesmos. As perseguições que eles têm sofrido (que se devem em grande parte ao fato 
de repetirem as insultuosas acusações feitas por Smith e de praticarem a poligamia) 
devem recair sobre eles mesmos. Foram eles que deram início ao antagonismo, não as 
igrejas cristãs. Não queremos com isso justificar aqueles que perseguiram 
acerbamente os primeiros mórmons, mas em muitos casos eles foram provocados a 
fazer o que fizeram pelos excessos praticados pelos mórmons. (Observação: um 
exemplo disso seria a expulsão deles da Comarca de Jackson, Missouri.) 

Então, podemos tranqüilamente deixar o julgamento da Bíblia mórmon a cargo 
da História, e a doutrina deles ao pronunciamento da imutável Palavra de Deus. Mas 
temos de expor a verdade com relação a essas coisas e ter sempre em mente que, 
apesar de os mórmons serem sinceros, isso não deve impedir-nos de emitir críticas 
justas à fé deles e à base dela, o Livro de Mórmon, e às "revelações" de Joseph Smith. A 
verdade deve ser dita em amor, mas deve ser dita. 

 
A Doutrina do Mormonismo 
A Igreja Mórmon tem afirmado, quase desde a sua fundação, que possui algo 

que nenhuma outra igreja afirma possuir: os sacerdócios de Arão e Melquisedeque. 
Os mórmons ensinam que Joseph Smith e Oliver Cowdery receberam o 

sacerdócio aarônico das mãos de João Batista em 15 de maio de 1829, e que "o 
sacerdócio de Melquisedeque foi conferido a Joseph Smith e Oliver Cowdery, por 
ministração de Pedro, Tiago e João, pouco depois de terem recebido o aarônico".16 

Na doutrina mórmon, as ordens de Melquisedeque e de Arão são um só 
sacerdócio, "e não têm princípio de dias nem fim de anos" (Doutrina e Convênios 
84.17). E é somente pela autoridade desse sacerdócio, afirmam eles, que falam e 
atuam em nome do Senhor, para a salvação da humanidade. Para compreendermos 
bem esse ensino, vamos considerar um trecho de um dos principais livros mórmons 
que tratam do assunto do sacerdócio: 

"Esse legítimo sacerdócio tem por objetivo auxiliar as pessoas em todas as 
esferas da vida, espirituais ou temporais. Por isso, existem nele divisões ou ofícios, 
cada uma com sua responsabilidade própria, para atender a um tipo de problema. 

"O Profeta Joseph Smith disse certa vez que todo sacerdócio é de 
Melquisedeque. Isto significa que o sacerdócio de Melquisedeque engloba todos os 
cargos e autoridades do sacerdócio. Isso se encontra no livro Doutrina e Convênios, 
seção 107, verso 5: "Todas as outras autoridades ou ofícios da igreja são apêndices 
deste sacerdócio*'. 



79 
 

"Nas Escrituras são mencionados dois sacerdócios, o de Melquisedeque e o de 
Arão, ou levítico. Embora sejam dois sacerdócios, o de Melquisedeque engloba o 
aarônico ou levítico; e sendo superior detém a mais alta autoridade do sacerdócio e as 
chaves do reino de Deus em todas as eras do mundo, até a prosperidade final da terra. 
Também é o canal pelo qual são revelados dos céus todo conhecimento, doutrina, o 
plano da salvação e todas as questões importantes".17 

O conceito de sacerdócio da Igreja Mórmon então contém a idéia de que Deus 
estabeleceu nela presidentes, apóstolos, sumo sacerdotes, o quorum dos setenta e 
"élderes", e que cada cargo possui sua própria autoridade. 

O presidente da igreja, afirmam eles, "pode deter e exercer as responsabilidades 
administrativas inerentes a esse cargo; o poder do sacerdócio é descentralizado; 
primeiro de acordo com os ofícios e suas jurisdições; segundo de acordo com cada 
portador individual do sacerdócio. Isso significa que, embora a igreja como um todo 
tenha de responder perante a autoridade central no que diz respeito a questões que 
envolvem toda a igreja, os relacionamentos na organização não restringem a plena 
iniciativa e livre desenvolvimento de nenhum dos quorum ou grupos de quoruns das 
divisões territoriais, nem dos membros particularmente... O sacerdócio oferece ao 
governo da igreja uma instrumentalidade "funcionar' que é ao mesmo tempo eficiente 
e responsável na centralização, mas flexível e descentralizado na administração 
prática".18 Ao que parece, então, na doutrina mórmon o sacerdócio ocupa uma posição 
de grande importância, e dele fazem parte quase todos os membros do sexo masculino 
maiores de doze anos, o que os torna aptos a ocupar cargos. Portanto, se refutarmos a 
afirmação mórmon de que eles estão de posse desse sacerdócio, estaremos abalando 
os próprios fundamentos da seita.19 

Com isso em mente, vamos examinar os textos bíblicos que melhor refutam essa 
alegação dos mórmons. E há um grande número desses textos nas Escrituras. 

Melquisedeque, que era rei de Salém e sacerdote do Deus altíssimo, é 
mencionado brevemente em conexão com Abraão no capítulo 7 de Hebreus. O autor 
da carta explica que o sacerdócio de Melquisedeque é superior ao de Arão e aos ritos 
ministrados pelos levitas, pois Abraão, que foi o pai dos filhos de Levi, pagou o dízimo 
a Melquisedeque. Isso mostra que Melquisedeque era superior a Abraão. O autor de 
Hebreus explica isso da seguinte maneira: "Evidentemente, é fora de qualquer dúvida, 
que o inferior é abençoado pelo superior. Aliás, aqui são homens mortais os que 
recebem dízimos, porém ali, aquele de quem se testifica que vive. E por assim dizer, 
também Levi, que recebe dízimos, pagou-os na pessoa de Abraão. Porque aquele ainda 
não tinha sido gerado por seu pai, quando Melquisedeque saiu ao encontro deste". (Hb 
7.7-10.) 

Mas a demonstração de que o sacerdócio de Melquisedeque é superior ao de 
Arão não teria significado algum se o escritor do livro não dissesse o seguinte depois: 
"Se, portanto, a perfeição houvera sido mediante o sacerdócio levítico (pois nele 
baseado o povo recebeu a lei), que necessidade haveria ainda de que se levantasse 
outro sacerdote, segundo a ordem de Melquiseque, e que não fosse contado segundo a 
ordem de Arão? Pois, quando se muda o sacerdócio, necessariamente há também 
mudança de lei". 

A argumentação do capítulo 7 de Hebreus, como se pode ver fazendo uma 
exegese cuidadosa desse texto, é que Jesus Cristo, que é "sacerdote para sempre 
segundo a ordem de Melquisedeque" (v. 17), por causa de seu sacrifício na cruz, 
mudou o sacerdócio de Arão (v. 12), substituindo-o pelo seu próprio sacerdócio da 
ordem de Melquisedeque. 

Cristo não pertencia à tribo de Levi e não fazia parte do sacerdócio de Arão. Ele 
era da tribo de Judá; no entanto, seu sacerdócio é infinitamente superior ao de Arão. 
É claro então que o sacerdócio levítico não poderia dar origem ao de Melquisedeque. 



80 
 

Ele acabou. Isso foi representado pelo fato de o véu do templo haver-se rasgado de alto 
a baixo por ocasião da crucificação (Mt 27.51). 

O autor da carta aos hebreus afirma ainda que Cristo é o nosso grande sumo 
sacerdote e que ele "penetrou os céus", "para comparecer, agora, por nós, diante de 
Deus" Além disso, declara que "Cristo não entrou em santuário feito por mãos, figura 
do verdadeiro, porém no mesmo céu... nem ainda para se oferecer a si mesmo muitas 
vezes, como o sumo sacerdote cada ano entra no Santo dos Santos com sangue alheio. 
Ora, neste caso, seria necessário que ele tivesse sofrido muitas vezes desde a fundação 
do mundo; agora, porém, ao se cumprirem os tempos, se manifestou uma vez por 
todas, para aniquilar pelo sacrifício de si mesmo o pecado" (Hb 9.24-26). 

O texto citado mostra claramente o feto de que o antigo sacerdócio, pelo qual os 
sacerdotes poderiam entrar no interior do templo uma vez por ano no dia da expiação, 
chegara ao fim, pois Cristo oferecera uma expiação eterna pelos pecados do mundo 
todo (1 Jo 2.2). 

Esses fatos são muito relevantes quando comparados com a afirmação dos 
mórmons de que possuem o sacerdócio aarônico que, segundo a Palavra de Deus, 
"mudou" e foi perfeitamente consumado naquele que é Sacerdote segundo a ordem de 
Melquisedeque, o Senhor Jesus Cristo. 

O sacerdócio do Senhor não tem de ser passado de pai para filho para se 
perpetuar, já que todos os homens morrem. 

Já o sacerdócio aaronico era assim, perpetuando-se através da ordem levítica. 
Mas o escritor de Hebreus diz que o Senhor Jesus Cristo se levantou "à semelhança de 
Melquisede-que". Ele é "outro sacerdote, constituído, não conforme a lei de 
mandamento carnal", que por natureza é temporário, mas segundo o poder da vida 
imperecível. O termo grego akatalutou é corretamente traduzido como "imperecível, 
indestrutível e indissolúvel", e nesse contexto refere-se à vida de Cristo. Ele não foi 
constituído sacerdote da mesma forma que os levitas, cujo ofício passava de pai para 
filho. O sacerdócio dele é segundo a ordem de um Ser eterno. Seu sacerdócio é infinito 
porque ele é eterno. 

É preciso compreender todos esses fatos para se refutar as alegações dos 
mórmons quanto à perpetuidade do sacerdócio aaronico, mas principalmente para 
refutar o conceito que têm do sacerdócio de Melquisedeque, e que alegam haver 
recebido, 

E o Espírito Santo derruba essa segunda alegação dos mórmons em termos 
concisos, mas de forma clara e insofismável, no mesmo capítulo 7 de Hebreus. 

"...por isso mesmo Jesus se tem tornado fiador de superior aliança. Ora, aqueles 
são feitos sacerdotes em maior número, porque são impedidos pela morte de 
continuar; este, no entanto, porque continua para sempre, tem o seu sacerdócio 
imutável. Por isso também pode salvar totalmente os que por ele se chegam a Deus, 
vivendo sempre para interceder por eles. Com efeito nos convinha um sumo sacerdote, 
assim como este, santo, inculpável, sem mácula, separado dos pecadores, e feito mais 
alto do que os céus, que não tem necessidade, como os sumos sacerdotes, de oferecer 
todos os dias sacrifícios, primeiro por seus próprios pecados, depois pelos do povo; 
porque fez isto uma vez por todas, quando a si mesmo se ofereceu. Porque a lei 
constitui sumos sacerdotes a homens sujeitos à fraqueza, mas a palavra do jura-
mento, que foi posterior à lei, constitui o Filho, perfeito para sempre." (Hb 7.22-28.) 

Observemos particularmente o verso 24 que, no original grego, abala totalmente 
o ensino mórmon. No grego, o verso 24 diz literalmente o seguinte: "Este, porque 
continua para sempre, tem o seu sacerdócio intransferível".20 

O termo grego aparabatos, que literalmente significa "intransferível", tem a 
conotação de algo definitivo. O dicionário grego-inglês de Thayer explica isso da 
seguinte maneira: "Sacerdócio imutável e que portanto não pode ser passado a um 



81 
 

sucessor, Hb 7.24" (p. 54). 
E como a palavra ocorre apenas uma vez no Novo Testamento grego, não dá 

margem nem para se apelar para uma tradução contextual. Temos aí um caso em que, 
por mais que se tentem manipulações semânticas, será impossível ignorar a força do 
contexto e da gramática. 

Então, pela inspiração do Espírito Santo, o autor de He-breus afirma que o 
sacerdócio de Melquisedeque pertence apenas a Jesus Cristo, não apenas pelo fato de 
ele ser Deus e ter em si a imperecibilidade, mas também porque é intransferível. Esse 
sacerdócio acabou com a ordem levítica, consumou o sacerdócio aarônico, pertence 
apenas ao Filho de Deus e, pela vontade do Pai, não pode ser transferido a ou-trem. 
Não há como ignorar a argumentação dessas revelações das Escrituras. Não há 
nenhum teólogo ou exegeta que as explique de outro modo. E verdade que os 
mórmons alegam possuir o sacerdócio de Arão e Melquisedeque, mas é preciso que se 
diga que eles estão contrariando um ensino expresso das Escrituras, as quais eles 
afirmam respeitar. E ainda não apareceu nenhum teólogo mórmon que explicasse essa 
contradição. 

Em seu livrinho interessante e esclarecedor, intitulado Gods, Sex and the Saints 
(Deuses, sexo e os santos), o Dr. George Arbaugh faz a seguinte observação: "Os 
mórmons estão sabendo que a colheita está madura e que a foice deve cortar as 
igrejas cristãs. A estratégia de seu proselitismo ousado é levantar perguntas e 
argumentações estereotipadas" (p. 39). 

Depois o Dr. Arbaugh comenta que um dos aspectos que os mórmons mais 
enfatizam é o sacerdócio. Eles estão sempre dizendo a quem se dispuser a ouvi-los, e 
particularmente para os prosélitos em potencial, que "você não possui o sacerdócio". 

Para responder a isso, o crente mais atento deve mostrar que os mórmons não 
possuem nenhum sacerdócio, mas que a igreja de Cristo, sim, sempre teve um 
sacerdócio, e que isso está claro no Novo Testamento. Esse sacerdócio foi bem sa-
lientado pelo grande teólogo da Reforma, Martinho Lutero, que o chamou de 
"sacerdócio de todos os crentes". 

E o Dr. Arbaugh então observa: 
"Na Igreja Luterana há milhões de sacerdotes a mais que na organização dos 

Santos dos Últimos Dias, já que todos os crentes são sacerdotes. O sacerdócio dos 
crentes é universal. Isso quer dizer que todo crente pode dirigir-se a Deus em oração, 
por direito próprio, e pode falar do Senhor ao seu próximo. Ele não precisa da 
mediação de outro sacerdote para a realização dos atos de fé cristã. E aliás, como 
seria possível qualquer outra pessoa ou sacerdote praticar por outrem a essência da fé 
cristã, isto é, amar a Deus e ao próximo? 

"Nos primórdios da Igreja Mórmon, só havia élderes (anciãos), mas depois foram 
estabelecidos outros cargos adicionais. Por causa disso, a seção 20, nos versículos 65 
a 67, de Doutrina e Convênios foi "corrigida" em relação à sua versão original no Book 
of Convnandaments (Livro de Mandamentos). O próprio Mormonismo comete a torpeza 
de falsificar suas escrituras com a finalidade de dar a entender que sempre houve na 
estrutura da igreja os mesmos cargos" (p. 44). 

 
O Verdadeiro Sacerdócio 
No início do livro de Apocalipse, o apóstolo João faz uma afirmação 

impressionante quando diz: 
"Graça e paz a vós outros, da parte daquele que é, que era e que há de vir, da 

parte dos sete Espíritos que se acham diante do seu trono, e da parte de Jesus Cristo, 
a fiel testemunha o primogênito dos mortos, e o soberano dos reis da terra. Aquele que 
nos ama, e pelo seu sangue nos libertou de nossos pecados, e nos constituiu reino, 
sacerdotes para o seu Deus e Pai, a ele a glória e o domínio pelos séculos dos séculos". 



82 
 

(Vv. 4-6.) 
Como é clara e incisiva essa declaração bíblica feita pela autoridade apostólica! 

Jesus Cristo, que é o soberano dos reis da terra, aquele que continua a amar-nos e 
que, com seu sangue, nos libertou de nossos pecados, também "nos constituiu reino, 
sacerdotes para o seu Deus e Pai". Este é, de fato, o verdadeiro sacerdócio. 

O cristão não precisa de templos, nem de cultos secretos, ritos e mistérios. Seu 
sacerdócio não tem nada que ver com ofícios especiais e poderes para se comunicar 
com os mortos, algo que os sacerdotes mórmons alegam praticar. (Ver Leaves from the 
Tree, livro de catecismo para jovens, escrito pelo líder mórmon Charles Penrose, p. 38.) 
No sacerdócio cristão acham-se incluídos todos aqueles que foram libertos de seus 
pecados pelo sangue de Jesus Cristo, que gozam do eterno amor do Cordeiro de Deus 
que tira o pecado do mundo. 

O apóstolo Pedro, em seus escritos, amplia ainda mais esse conceito, quando 
afirma: 

"Vós, porém, sois raça eleita, sacerdócio real, nação santa, povo de propriedade 
exclusiva de Deus, a fim de proclamardes as virtudes daquele que vos chamou das 
trevas para a sua maravilhosa luz, vós, sim, que antes não éreis povo, mas agora sois 
povo de Deus, que não tínheis alcançado misericórdia, mas agora alcançastes 
misericórdia". (1 Pe 2.9,10.) 

Vemos então que o apóstolo afirma que muito antes de haver esses mitológicos 
sacerdócios mórmons, já existia um sacerdócio que compreendia todos os remidos, 
um "sacerdócio real", que não era nem de Arão e nem de Melquisedeque. Esse corpo 
sacerdotal é constituído de todos os consagrados "embaixadores de Cristo", para 
citarmos os termos do apóstolo Paulo, cuja tarefa é exortar aos homens para que se 
reconciliem "com Deus", "conhecendo o temor do Senhor" (2 Co 5.20 e 11). 

Como já observamos, o Mormonismo dá muita importância a essa questão de 
sacerdócio. Mas como já vimos também não se trata do sacerdócio descrito na Bíblia. 
No lugar dele, colocaram uma revelação do "profeta" Smith acerca de um sacerdócio 
que foi mudado (Hb 7.12) e outro que por natureza é "intransferível" (7.24). O 
resultado então é que eles não possuem nenhum sacerdócio, já que negam a 
verdadeira divindade de Jesus Cristo e a natureza de Deus, e assim anulam a 
possibilidade de participar do sacerdócio de todos os crentes. Para que uma pessoa 
possa fazer parte do "reino, sacerdotes para o seu Deus e Pai" (Ap 1.4-6), e ser 
membro do "sacerdócio real" (1 Pe 2.9), precisa primeiro passar por um novo 
nascimento, uma experiência ou encontro pessoal com o Deus-Homem da Bíblia, 
Jesus Cristo. Com sua doutrina de muitos deuses, sua visão errada do nascimento 
virginal de Cristo e a condenação que fazem de todas as igrejas, que consideram 
"abominação" {Pérola de Grande Valor, Joseph Smith — História 2.19), os mórmons 
cancelam qualquer possibilidade de serem incluídos em alguma forma de cristianismo. 
Afinal o Cristianismo não é apenas a aplicação na prática da ética cristã. Não se pode 
dizer que alguém tem o evangelho com base apenas em uma similaridade de termos, e 
ainda mais com o sentido modificado. O Cristianismo não é apenas um sistema de 
afirmações doutrinárias (embora eles sejam de grande importância). E, isso sim, uma 
experiência viva com o Deus da Bíblia que se encarnou no homem de Nazaré. Então o 
próprio Mormonismo, com suas inúmeras excentricidades doutrinárias e sua radical 
negação dos ensinamentos do Cristianismo histórico, se desqualifica como religião 
cristã. E seu sacerdócio, ao qual eles dão tanta importância, na verdade é a antítese 
do sacerdócio visto na revelação divina. 

Devemos desejar ansiosamente que um maior número de crentes esteja cada vez 
mais familiarizado com o ensino bíblico acerca do verdadeiro sacerdócio, do qual todos 
nós participamos. Só podemos debater e refutar com sucesso a doutrina do sacerdócio 
exposta pelos mórmons depois que obtivermos um conhecimento total dos princípios 



83 
 

fundamentais do Cristianismo. 
 
A Doutrina de Deus Segundo os Mórmons 
A maioria das pessoas que estudam o Cristianismo concorda que seria 

impossível alguém negar a existência do Deus verdadeiro, o Deus das Escrituras, e 
ainda assim dizer que é cristão. Os escritores do Novo Testamento e o próprio Jesus 
ensinaram que existe somente um Deus. E todos os teólogos da igreja, desde os seus 
primórdios, sempre afirmaram que o Cristianismo é uma religião monoteísta no 
sentido mais estrito do termo. E na verdade foi esse fato que o diferenciou, a ele e ao 
Judaísmo do qual provém, das sociedades politeístas da Grécia e de Roma. A Bíblia é 
inflexível em sua afirmação de que Deus não reconhece a existência de nenhuma 
outra divindade. Aliás, o Senhor está sempre falando de sua singularidade, com vemos 
nas seguintes revelações: 

"Vós sois as minhas testemunhas, diz o Senhor, o meu servo a quem escolhi; 
para que o saibais e me creiais e entendais que sou eu mesmo, e que antes de mim 
deus nenhum se formou, e depois de mim nenhum haverá. Eu, eu sou o Senhor, e 
fora de mim não há salvador.,. Assim diz o Senhor, Rei de Israel, seu Redentor, o 
Senhor dos Exércitos: Eu sou o primeiro, e eu sou o último, e além de mim não há 
Deus... Vós sois as minhas testemunhas. Há outro Deus além de mim? 

Não, não há outra Rocha que eu conheça... Eu sou o Senhor, e não há outro; 
além de mim não há Deus; eu te cingirei, ainda que não me conheces... Pois não há 
outro Deus senão eu, Deus justo e Salvador não há além de mim. Olhai para mim, e 
sede salvos, vós, todos os termos da terra; porque eu sou Deus, e não há outro". (Is 
43.10,11; 44.6,8; 45.5,21,22.) 

No Velho Testamento, Deus é conhecido por muitos nomes: Elohim, Jeová, 
Adonai, El-Gibor. Também é identificado por combinações de dois nomes, como Jeová-
Elohim, Jeová-Sabaoth, etc. Se há uma coisa que o Velho Testamento hebraico nos 
ensina é o fato de que existe somente um Deus: "Ouve, Israel, o Senhor nosso Deus é 
o único Senhor". (Dt 6.4.) E como todos sabemos, o monoteísmo judaico deu origem ao 
monoteísmo cristão, um derivado do outro por meio de uma revelação progressiva 
dada pelo Espírito Santo. Não é necessário elaborar muito neste ponto. É do 
conhecimento de todos que os fatos que apresentamos aqui são verdadeiros. Mas 
quando estudamos o conceito de Deus esposado pelos mórmons, vemos que ocorre 
uma mudança radical, embora sutil, no emprego do vocabulário bíblico, como 
constataremos. 

Inicialmente, temos de reconhecer também que a Bíblia emprega o termo "deus" 
para designar outros indivíduos, como Satanás, que Cristo chama de "príncipe deste 
mundo" e que em outro lugar é identificado como "o deus deste século". Temos de 
esclarecer, porém, que sempre que o termo é aplicado a indivíduos, a espíritos e 
outros, temos de analisar o seu emprego contextual e metafórico cuidadosamente, 
obtendo assim uma imagem clara da situação toda. O Senhor disse a Moisés, por 
exemplo: "Vê que te constituí como deus sobre Faraó, e Arão, teu irmão, será teu 
profeta". (Êx 7.1.) Quando comparamos isso com Êxodo 4.16 ("Ele te será por boca, e 
tu lhe serás por Deus"), vemos que ele estava ralando de um tipo de relacionamento. 
Pelo contexto, vemos também que Moisés, pelos poderes de que Deus o investira, se 
tornara um "deus" aos olhos de Faraó. Arão, por sua vez, seria o profeta daquele 
"deus" (Moisés), que Faraó veria, já que ele era o porta-voz de Moisés. Portanto, 
observando a linguagem e analisando o contexto, vemos que não há dúvida de que se 
trata de um emprego metafórico do termo. Todos os eruditos do Velho Testamento 
concordam nesse ponto. E não há margem para dúvidas de que existe apenas um 
Deus vivo e verdadeiro, como atestam as citações que já apresentamos. 

Outro exemplo de emprego semelhante é a aplicação do termo Elohim, plural 



84 
 

que é muitas vezes traduzido como Deus no Velho Testamento. Em alguns contextos, 
os juizes de Israel são chamados de "deuses", não que tivessem a natureza intrínseca 
da divindade, mas porque aos olhos do povo eles se tornaram como "deuses" (SI 82; cf. 
Jo 10), já que eram os representantes do Senhor dos Exércitos. Aliás o sentido literal 
do vocábulo aí é "poderosos". No Novo Testamento, o apóstolo Paulo é muito claro ao 
afirmar que, no que diz respeito ao mundo, "há muitos deuses e muitos senhores, to-
davia, para nós há um só Deus, o Pai, de quem são todas as cousas e para quem 
existimos; e um só Senhor, Jesus Cristo" (1 Co 8.5,6). Jesus também expressou essa 
verdade quando disse: "Eu sou o primeiro e o último, e aquele que vive; estive morto, 
mas eis que estou vivo pelos séculos dos séculos". (Ap 1.17,18.) Concluímos, então, 
que a teologia da tradição judaico-cristã não admite o politeísmo, que aliás é a antítese 
do monoteísmo radical adotado pelo Judaísmo e pelo Cristianismo. O Deus do Velho 
Testamento e o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo são a mesma Pessoa. A Igreja 
Cristã sempre ensinou isso. Além do mais, ela sempre declarou que a natureza de 
Deus é puramente espiritual. O Senhor Jesus afirmou: "Deus é espírito; e importa que 
os seus adoradores o adorem em espírito e em verdade". (Jo 4.24.) E há muitos outros 
textos da inspirada Palavra de Deus em que o Espírito Santo revelou a natureza 
espiritual de Deus bem como o feto de que ele é "uno". O apóstolo Paulo também nos 
lembra que "o mediador não é de um, mas Deus é um" (Gl 3.20), e o salmista nos 
relembra a imutabilidade de sua natureza: "De eternidade a eternidade tu és Deus". 
(SI 90.2.) E ao narrar o início da criação, Moisés registra o seguinte: "E o Espírito de 
Deus pairava por sobre as águas". (Gn 1.2.) Portanto, os "deuses" mencionados nas 
Escrituras não o são nem por identidade nem por natureza. São "deuses" por 
aclamação ou porque os homens os vêem como tal, o que é muito diferente do Deus 
vivo e verdadeiro, descrito pela epístola aos hebreus como "Pai dos espíritos" (Hb 12.9; 
Gl 4.8,9). 

 
A Verdade Acerca do Deus dos Mórmons 
Em contraste gritante com as revelações das Escrituras, temos as "revelações" 

de Joseph Smith, Brigham Young e de todos os "profetas" mórmons que os 
sucederam. Para deixarmos bem claro qual é a verdadeira crença dos mórmons com 
relação à natureza de Deus, damos a seguir uma série de citações tiradas de fontes 
reconhecidamente mórmons, que revelam plenamente o que eles querem dizer quando 
falam de "Deus". 

1.  "No princípio, o cabeça dos Deuses convocou um conselho dos Deuses; e 
estes se reuniram e engendraram (prepararam) um plano para criar o mundo e povoá-
lo." (Ensinamentos do profeta Joseph Smith, p. 341.) 

2.  "O próprio Deus já foi como somos agora — ele é um homem exaltado..." 
(Ensinamentos do profeta Joseph Smith, p. 336.) 

3.  "O Pai possui um corpo de carne e ossos tão tangível como o do homem; o 
Filho também; mas o Espírito Santo não possui um corpo de carne e ossos; mas é um 
personagem de Espírito..." (Doutrina e Convênios 130.22.) . 

4.  "Eles [os deuses] existem, portanto seria melhor nós nos esforçarmos para 
sermos um com eles." (Discursos de Brigham Young, p. 227.) 

5.  "Como o homem é, Deus foi; como Deus é, o homem poderá vir a ser." 
(Profeta Lorenzo Snow, citado por James E. Tamage, em Regras de Fé, p. 389.) 

6.  "Cada um desses Deuses, inclusive Jesus Cristo e seu Pai, possui não 
apenas um espírito organizado, mas também um glorioso corpo imortal de carne e 
ossos..." (Parley P. Pratt, Key to the Science ofTheology, ed. 1965, p. 44 — Chave para 
a ciência da teologia.) 

7.  "Então o Senhor disse: Desçamos. E Eles desceram no princípio, e Eles, isto 
é, os Deuses, organizaram e formaram os céus e a terra." (Abraão 4.1.) 



85 
 

8.  "Lembremos que Deus, nosso Pai celeste, talvez tenha sido criança um dia, e 
mortal como nós. Mas foi subindo passo a passo na escala da progressão, na escola do 
desenvolvimento; ele seguiu adiante e venceu, até atingir o ponto em que se encontra 
agora." (Apóstolo Orson Hyde, Journal ofDiscour-ses, vol. 1, p. 123 — Jornal de 
Discursos.) 

9.  "Os profetas mórmons estão constantemente nos ensinando a sublime 
verdade de que Deus, o Pai eterno, antigamente era um homem mortal que passou por 
uma aprendizagem numa vida terrena semelhante à que nós temos agora. Ele se 
tornou Deus — um ser exaltado — através da obediência às mesmas verdades eternas 
do evangelho a que agora estamos tendo a oportunidade de obedecer" (Hunter, op. cit., 
p. 104.) 

10.  "Cristo era Deus, o Pai de todas as coisas... Eis que sou Jesus Cristo, sou o 
Pai e o Filho" (Mosíah 7.27 e Éter 3.14, Livro de Mórmon.) 

11.  "Quando nosso pai Adão veio para o jardim do Éden, veio com um corpo 
celestial, e trouxe consigo a Eva, uma de suas esposas. Ele ajudou a criar e organizar 
este mundo. Ele é Miguel, o arcanjo, o Ancião de Dias, acerca do qual homens santos 
têm falado e escrito. Ele é nosso Pai e nosso Deus, o único Deus com quem temos de 
tratar." (Brigham Young, em Journal of Discourses> vol. 1, p. 50 — Jornal de 
Discursos.) 

12.  Historicamente, até mesmo os mórmons mais fiéis tinham dificuldade em 
aceitar essa doutrina de Adão-Deus. Por isso, em 8 de junho de 1873, Brigham Young 
fez a seguinte declaração: 

"Quanta descrença existe na mente dos Santos dos Últimos Dias a respeito de 
uma doutrina que lhes revelei, e que me fora revelada por Deus, isto é, a de que Adão 
é nosso pai e nosso Deus... 

'"Ora', diz alguém, 4Por que ele se chamava Adão?' Ele foi o primeiro homem a 
existir na terra, bem como seu criador e estruturador. Foi ele que, com a ajuda de 
seus irmãos, trouxe-a à existência. Depois disse: 'Quero que meus filhos que se 
encontram no mundo espiritual venham viver aqui. Antigamente eu vivia numa terra 
como esta, sendo mortal. Mas fui fiel, recebi minha coroa e a exaltação?' (Deseret 
News, 18 de junho de 1873, p. 308.) 

Poderíamos continuar citando textos de muitos livros e outras publicações 
oficiais dos mórmons, mas creio que esses bastam para provar o fato. 

A Igreja Reorganizada de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias, que 
discorda da igreja de Utah com respeito ao politeísmo, afirma constantemente que 
Joseph Smith nunca praticou nem ensinou a poligamia e o politeísmo. Mas as citações 
diretas de palavras de Smith que damos em seguida, onde ele fala da pluralidade de 
deuses e da doutrina de que os homens mórmons podem tornar-se deuses, irritam 
profundamente a Igreja Reorganizada. Mas a verdade é que ele o disse. 

As citações seguintes são de um sermão de Smith publicado no jornal mórmon 
Times and Seasons (15 de agosto de 1844, pp. 613-614), quatro meses depois de ele o 
haver pregado no funeral do élder King Follet e dois meses após a morte do próprio 
Smith, ocorrida em Carthage, Illinois. 

Esse discurso foi ouvido por mais de dezoito mil pessoas e copiado por quatro 
escribas mórmons. É importante observar que a divisão da seita só iria ocorrer cerca 
de três anos e meio depois. Então, ao que parece, os antecessores deles não 
discordavam da doutrina de Smith, como eles hoje o fazem. Tampouco negaram que o 
profeta tivesse pregado esse sermão e ensinado o politeísmo, como faz hoje a Igreja Re-
organizada. Mas deixemos que os fatos falem por si mesmos. 

"Quero que todos vós o conheçais [Deus] e estejais familiarizados com ele... Que 
tipo de ser era Deus no início?... 

"O próprio Deus já foi como somos agora — ele é um homem exaltado, 



86 
 

entronizado em céus distantes... Se vós pudésseis vislumbrá-lo hoje, vê-lo-íeis em 
forma de homem — como vós em toda pessoa, imagem e na própria forma de um 
homem... 

"Vou contar-vos como Deus veio a ser Deus. Temos imaginado e suposto que 
Deus é Deus desde todo o sempre... Estes conceitos são incompreensíveis para alguns, 
embora muito simples. O primeiro princípio do Evangelho é conhecermos com toda 
certeza o caráter de Deus e saber que podemos falar com ele, como falamos uns com 
os outros; sim, que o próprio Deus, o Pai de todos nós, habitou sobre uma terra, tal 
como o próprio Jesus Cristo o fez... O que declarou Jesus? (Tome nota, Élder Rigdon!) 
As Escrituras informam-nos que Jesus disse que, como o Pai tem poder em si mesmo, 
da mesma forma deu também poder ao Filho — para fazer o quê? Ora, o mesmo que 
fez o Pai. A resposta é óbvia... Aqui, então, está a vida eterna — conhecer o único Deus 
sábio e verdadeiro; e tereis que aprender como tornar-vos deuses vós mesmos, e como 
serdes reis e sacerdotes para Deus, da mesma forma como todos os deuses fizeram 
antes de vós, isto é, passando de um pequeno degrau para outro, de uma capacidade 
menor para outra maior; de graça em graça, de exaltação, até que... sejais capazes 
de... assentar-vos em glória, como aqueles que estão entronizados em poder infinito.." 
(Ensinamentos do Profeta Joseph Smith, pp. 337 e 338.) 

Vemos então, que a doutrina mórmon é politeísta e ensina de fato que o 
universo é habitado por diversos deuses que geram filhos espirituais, os quais, por 
sua vez, se revestem de corpos em diversos planetas. O deus deste planeta é "Eloim". 
(O ensinamento de Brigham Young no sentido de que Adão é nosso Pai celeste é agora 
oficialmente negado pelas autoridades da Igreja Mórmon. Mas elas ainda mantêm a 
crença de que nosso Deus é um homem que ressuscitou e foi glorificado.) Além disso, 
os "inspirados" pronunciamentos de Joseph Smith mostram que inicialmente ele era 
unitarista; depois passou para o triteísmo e afinal chegou ao politeísmo pleno, 
contradizendo totalmente as revelações do Velho e do Novo Testamento, como já 
vimos. A doutrina da Trindade adotada pelos mórmons é uma grosseira distorção do 
ensino bíblico, embora eles tentem camuflar suas heresias envolvendo-as numa 
terminologia semi-ortodoxa. Já mencionamos essa questão anteriormente, mas é 
preciso estar sempre a repeti-la para evitar que essa terminologia fique sem contes-
tação. 

À primeira vista pode parecer que ela é ortodoxa, mas considerando-se suas 
inquestionáveis fontes, percebe-se claramente que os mórmons procuram rodear o 
assunto sem defini-lo. A verdade é que o mormonismo nunca aceitou de fato a 
doutrina da Trindade adotada pela igreja cristã. Aliás eles a negam frontalmente ao 
distorcer o significado do termo. Essa é uma das principais razões por que eles não 
são aceitos em nenhum concilio de igrejas cristãs (Associação Nacional de 
Evangélicos, Concilio Nacional de Igrejas Cristãs, Concilio Mundial de Igrejas, Concilio 
Americano e Internacional de Igrejas, etc.). A doutrina mórmon de que o Pai é um ho-
mem comum é a raiz de seu politeísmo, e os leva a negar não apenas a Trindade 
divina revelada nas Escrituras, mas também a natureza imaterial de Deus, que é 
puramente Espírito. Em artigo na revista Look, eles afirmam que aceitam a trindade, 
mas, como já vimos, não é a Trindade cristã. Jesus ensinou que Deus, o Pai, não 
possui um corpo de carne e ossos (ver João 4.24 e comparar com Lucas 24.39). O 
apóstolo mórmon James Talmage explica esse ensino da igreja da seguinte maneira no 
livro Regras de Fé: 

"A Igreja de Jesus Cristo proclama que o Deus incompreensível, 'sem corpo, 
partes ou paixões*, não pode existir, e afirma sua crença e fidelidade ao Deus vivo e 
verdadeiro das Escrituras e das revelações... Jesus Cristo é o Filho de Eloim tanto 
espiritual como corporalmente, isto é, Eloim é literalmente o Pai do espírito de Jesus 
Cristo e também do corpo com que Jesus cumpriu sua missão na carne... Jeová, que é 



87 
 

Jesus Cristo, o Filho de Eloim, é chamado 'o Pai’... No capítulo 4 de 'Jesus o Cristo' 
explica-se que Jesus Cristo, a quem também conhecemos por Jeová, foi o poder 
executivo de Eloim, o Pai, na obra da criação". (Pp. 52,423,424.) 

Nessas esclarecedoras revelações, Talmage comete o erro de apresentar Eloim e 
Jeová como dois deuses distintos. Aparentemente, ele ignora o fato de que Eloim, "o 
deus maior", e Jeová Jesus, o "deus menor", gerado por Eloim — no hebraico são 
reunidos num nome composto, "Jeová, o Poderoso", ou simplesmente, "Jeová Deus", 
como se pode ver em qualquer concordância hebraica do Velho Testamento. (Senhor = 
Jeová; Deus = Eloim.) Mary Baker Eddy também cometeu o mesmo erro no glossário 
de seu livro Science and Health With Key to the Scriptures (Ciência e Saúde com chave 
bíblica). Ela também desconhecia o hebraico. Assim, ao cometer o mesmo erro 
gramatical, a Ciência Cristã e os mórmons se unem, embora seja bem provável que 
não estejam conscientes disso. 

O argumento apresentado por Talmage de que "negar a materialidade da pessoa 
de Deus é negar a Deus; porque uma coisa sem partes não tem o todo e um corpo 
imaterial não pode existir" é um absurdo lógico e teológico. Basta que citemos os anjos 
que a Bíblia define como "espíritos ministra-dores" (Hb 1.14), que possuem "corpos" 
imateriais, constituídos de substância espiritual, e que sem dúvida alguma existem. 

Outra contradição absurda dos mórmons é a que apresentam em sua doutrina 
da pré-existência da alma. Eles dão à alma um significado diferente do que 
encontramos no Velho e no Novo Testamentos, ensinando que ela não é imaterial, 
quando a Bíblia ensina claramente que ela o é. Quando o Senhor estava na cruz, 
disse: "Pai, nas tuas mãos entrego o meu espírito". É claro que se tratava de algo 
imaterial. E o apóstolo Paulo, ao preparar-se para deixar este mundo e ir para as 
regiões celestes, deu a entender que seu verdadeiro eu espiritual (que certamente era 
imaterial, pois seu corpo morreria) estava desejoso de partir e estar com Cristo, o que 
era incomparavelmente melhor (Fp 1.21-23). Também Estêvão, ao morrer, entregou 
seu espírito (ou natureza imaterial) nas mãos do Pai dizendo: "Senhor Jesus, recebe o 
meu espírito!" (At 7.59.) E há inúmeras outras passagens tanto no Velho como no 
Novo Testamento que ensinam que pode existir um "corpo imaterial”, desde que seja 
constituído de uma substância espiritual como é o Deus Pai e o Espírito Santo, e como 
era Jesus enquanto Logos pré-encarnado (Jo 1.1; comparar com 1.14). Na verdade, em 
vez de afirmar sua "crença e fidelidade ao Deus vivo e verdadeiro das Escrituras e das 
revelações", como Talmage afirma, os mórmons atestam fidelidade é a um conceito 
politeísta, a um panteão de deuses junto aos quais pretendem viver, para lá gozar de 
uma eternidade poligâmica, aprimorando-se para chegar à condição de deuses. Nem 
nas fileiras da mitologia paga encontraremos uma estrutura semelhante à complexa 
rede que os mórmons criaram, e que disfarçam com uma terminologia cristã ortodoxa, 
como já demonstramos anteriormente. Quem estuda bem o Mormonismo não pode 
negar que a seita rejeita a doutrina cristã da Trindade. Depois de citar o credo niceno 
e a doutrina cristã da igreja primitiva, Talmage declara o seguinte em Regras de Fé: 
"Seria difícil conceber maior número de contradições e falta de concordância expressas 
em tão poucas palavras... A imaterialidade de Deus, como afirmado nestas declarações 
sectárias é inteiramente contrária às Escrituras e absolutamente contradita pelas 
revelações da pessoa e atributos de Deus..." (P- 51). 

Depois de estudar centenas de livros sobre a doutrina mórmon, além de 
inúmeros panfletos sobre o assunto, posso afirmar com toda sinceridade que, nesses 
mais de dez anos em que venho pesquisando as seitas, tenho visto que, dentre todas 
elas, os que pior usam a terminologia, e têm mais desconsideração pelo contexto e 
mais abandonam os princípios acadêmicos de estudo são os teólogos mórmons em sua 
tentativa de parecer ortodoxos e ao mesmo tempo minar as bases do Cristianismo 
histórico. O emaranhado do seu complexo sistema politeísta leva o estudioso sincero a 



88 
 

questionar o sistema ético desses teólogos, e seus ostensivos esforços para reescrever 
a história, a teologia bíblica e as leis de interpretação bíblica para poderem dar base 
às doutrinas de Joseph Smith e Brigham Young. Sem medo de ser contestado, afirmo 
que os mórmons não passariam por um exame acurado, e nem iriam querer isso, a 
não ser que pudessem controlar os resultados, apelando à nossa "tolerância" e "mente 
aberta". 

Certa vez quando eu estava discutindo a doutrina de Deus ensinada pelos 
mórmons com uma jovem que pensava em converter-se a essa seita, fiz o oferecimento 
de me retratar de tudo que digo neste capítulo e num outro livro [Mormo-nism 
(Mormonismo) — Zondervan Publishing House, 1958], se os élderes mórmons que a 
aconselhavam fizessem uma declaração por escrito no sentido de que eles e sua igreja 
rejeitavam o politeísmo aceitando o monoteísmo da tradição judaico-cristã. Foi um 
oferecimento sincero, feito na presença de testemunhas. E nos últimos vinte anos já 
fiz a mesma sugestão, centenas de vezes do púlpito, a milhares de ouvintes. A Igreja 
de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias está bem ciente dela. Enquanto para os 
mais incautos eles deixam transparecer que são monoteístas, defendem sua tese 
politeísta para os iniciados. Como o camaleão, eles estão sempre mudando de cor para 
se adaptarem ao lugar onde se encontram. 

Em seu clássico sobre o assunto, Revelation in Mormonism (Revelação no 
Mormonismo, 1932), G. B. Arbaugh documentou exaustivamente a progressão da 
doutrina mórmon, passando do unitarismo ao politeísmo. O estudo que ele realizou é 
de valor incalculável e tem estado à disposição de todos os teólogos interessados na 
questão há cerca de sessenta anos. E a Igreja Mórmon tem pleno conhecimento disso. 
Mas até hoje nenhum deles refutou as provas apresentadas por Arbaugh, nem as 
conclusões a que ele chegou. Aliás, sempre que alguém trata da origem dos seus 
"escritos sagrados", ou oferece provas palpáveis acerca da sua politeística distorção do 
evangelho de Jesus Cristo, eles caem na defensiva, o que é bastante significativo. É 
muito difícil escrever sobre a doutrina dos mórmons com brandura, quando se vê 
claramente que eles são tão enganosos na apresentação de informação e tão 
intransigentes ao condenar todas as outras religiões, exaltando a "restauração do 
evangelho" que, segundo eles, foi confiada a Joseph Smíth. Entretanto, não podemos 
nunca confundir a doutrina com as pessoas, como fazem muitos. Em- 

bora seja bíblico demonstrarmos hostilidade para com a doutrina, hostilizar a 
pessoa já não o é. 

Continuando com nosso estudo, vamos considerar as palavras do apóstolo 
Orson Pratt, que, escrevendo em The Steer (O vidente), declarou o seguinte: "No céu, 
onde nossos espíritos nasceram, existem muitos Deuses, cada um com sua própria 
esposa ou esposas, que lhe foram dadas antes da sua redenção, quando ainda se 
encontravam em seu estado mortal". (R 37.) Nessa sentença, Pratt resume toda a 
hierarquia do politeísmo mórmon. E as citações que já apresentamos anteriormente, 
tiradas de uma abalizada fonte mórmon, corroboram essa afirmação de Pratt, não 
deixando margem para dúvida. 

Os mórmons ensinam que no Velho Testamento várias pessoas viram a Deus 
"face a face" (Êx 33.9,11,23; 24.9-11; Is 6.1,5; Gn 5.24; 6.5-9; etc.). Mas pode-se 
refutar isso com base na linguagem e na ciência da análise comparativa de textos 
(hermenêutica). Do ponto de vista da lingüística, podemos refutar todos os textos 
citados pelos mórmons para provar que "Deus possui corpo físico que pode ser visto" 
com base na declaração expressa de Deus: "Não me poderás ver a face, porquanto 
homem nenhum verá a minha face, e viverá". (Êx 33.20.) 

No texto de Êxodo 33.11 (face a face), a expressão hebraica tem o sentido de 
"íntimo" e em nenhum sentido nega a afirmação do verso 20. Uma expressão 
semelhante é empregada em Deuteronômio 5.4, ao passo que em Gênesis 32.30 quem 



89 
 

feia é o anjo do Senhor, e não o próprio Jeová. O Velho Testamento está cheio de 
teofenias (manifestações de Deus em forma humana), ocasiões em que Deus falou ou 
se revelou em manifestação angélica. E todos os teólogos do Velho Testamento 
aceitam, quase sem ressalva, que os antropomorfismos (atribuição de características 
humanas a Deus) são a explicação lógica para muitos dos encontros de Deus com o 
homem. Mas dizer, como fazem os mórmons, e como ensinou o profeta Smith, que 
essas ocorrências comprovam que Deus possui um corpo de carne e osso, é, pelo que 
se vê, um argumento muito fraco, uma tentativa de se impingir o politeísmo a uma 
religião que é estritamente monoteísta. 

Outro argumento importante para os mórmons são as expressões "o braço do 
Senhor", "a mão do Senhor", "os olhos do Senhor", "narinas", "boca", etc., que 
aparecem na Bíblia. Afirmam eles que tais palavras comprovam que Deus possui 
forma física. É que ignoram um fator extremamente importante: o de que no Velho 
Testamento era muito comum empregarem-se metáforas literárias. Se os mórmons 
quiserem de feto aplicar literalmente todas as metáforas para serem coerentes em sua 
interpretação bíblica, é provável que tenham muita dificuldade no Salmo 91 onde se 
diz que Deus nos cobrirá "com as suas penas, sob suas asas estarás seguro". Se o 
Senhor possui olhos, ouvidos, braços, mãos, narinas, boca, etc., então por que não 
teria também penas e asas? Os mórmons nunca conseguiram dar uma resposta 
satisfatória para essa questão, pois é óbvio que o emprego metafórico e antropomórfico 
desses termos com relação a Deus são artifícios literários para transmitir idéias sobre 
o relacionamento dele com o homem. Da mesma forma, figuras tais como penas e asas 
falam de seu cuidado e proteção àquele que "habita no esconderijo do Altíssimo, e 
descansa à sombra do Onipotente". Seria melhor que os mórmons fizessem um bom 
estudo do Velho e do Novo Testamentos, procurando os inúmeros termos neles 
empregados com sentido metafórico e, para serem coerentes, teriam de reconhecer que 
Jesus não era uma porta (Jo 10.9), nem um pastor (Jo 10.11), nem uma videira (Jo 
15.1), nem um caminho (Jo 14.6), nem um pão (Jo 6.51), e outras figuras 
semelhantes, da mesma forma que a frase "nosso Deus é fogo consumidor" não indica 
que Jeová seria uma fornalha ou a boca de um vulcão. 

Ao que parece, os próprios mórmons se sentem inseguros com relação ao 
emaranhado da estrutura politeística revelado nos textos de Joseph Smith já citados. 
Ali ele diz que Cristo é o Pai e o Filho, mas mais adiante dá a entender que existe um 
mistério nisso e que só o Filho poderia explicar como ele podia ser o Pai e o Filho ao 
mesmo tempo. Depois, para complicar ainda mais o problema, ele diz que os dois são 
"personagens distintos", e finalmente povoa todo o universo com suas divindades 
politeístas e polígamas. Quem examinar atentamente os livros de Abraão e Moisés, 
contidos em Pérola de Grande Valor (que, dizem eles, foi "traduzido" por Smith), 
trechos de Éter, no Livro de Mórmon, dos livros Doutrina e Convênios e Discursos de 
Brigham Youngy o dogma da pré-existência da alma, a natureza polígama dos deuses, 

Lúcifer como irmão de Jesus, a hierarquia do céu ("telestial" terrestrial e 
celestial, correspondendo respectivamente ao subsolo, qüinquagésimo andar e torre de 
observação do Edifício Empire State em Nova Iorque), bem como as doutrinas da 
salvação universal, do milênio, da ressurreição, do juízo e castigo final, descobrirá um 
panorama que culmina com um paraíso polígamo de duração eterna. Assim é a 
doutrina de Deus que os mórmons pregam, ou melhor, a doutrina dos deuses, que 
supera a tudo que a mitologia paga já criou. 

 
O Espírito Santo dos Mórmons 
Depois de haver discutido a natureza e os atributos de Deus contrastando com a 

mitologia mórmon e seu panteão de divindades polígamas, resta-nos ver o que eles 
ensinam a respeito da terceira pessoa da Trindade, já que se dignam falar dele, como 



90 
 

"um personagem de Espírito". 
E interessante observar que, no seu esforço de imitar o Cristianismo ortodoxo 

sempre que possível, eles descrevem o Espírito Santo nos seguintes termos: 
"O termo Espírito Santo e seus sinônimos comuns, Espírito de Deus, Espírito do 

Senhor, ou simplesmente Espírito, Consolador e Espírito de Verdade, aparecem nas 
Escrituras com significados claramente distintos, referindo-se em alguns casos à 
pessoa de Deus, o Espírito Santo e em outros ao poder ou autoridade desse grande 
Personagem, ou aos meios pelos quais Ele age... O Espírito Santo, sem dúvida, possui 
poderes e afeições pessoais e esses atributos existem nele num grau perfeito. De 
maneira que Ele instrui e guia, testifica do Pai e do Filho, reprova o pecado, fala, 
manda e comissiona... Estas não são expressões figurativas mas sim declarações cla-
ras dos atributos e características do Espírito Santo''. {Regras de Fé, p. 151.) 

Vamos relembrar aqui as palavras de Talmage, que escreveu Regras de Fé (como 
já mencionamos). Diz ele: "Diz-se, pois, que Deus está presente em todas as partes, 
porém isto não quer dizer que qualquer dos membros da Trindade possa em pessoa 
estar fisicamente em mais de um lugar por vez... Ao admitir a personalidade de Deus, 
vemo-nos obrigados a aceitar o fato de sua materialidade; na verdade, não pode existir 
um 'ser imaterial', nome sem sentido que alguns têm usado para designar a condição 
de Deus, porque a expressão mesma 

é uma contradição de palavras. Se Deus tem forma, esta forma forçosamente 
deve ser de proporções determinadas e, portanto, de extensão limitada quanto ao 
espaço. É impossível que Ele possa ocupar mais de um espaço em tais limitações, ao 
mesmo tempo...". (Pp. 42,43.) 

Se existe uma contradição na doutrina mórmon é essa. Talmage afirma que o 
Espírito Santo é "um personagem de Espírito" obviamente "um ser imaterial", e Deus. 
(Ver Doutrina e Convênios 20.28.) Portanto, não possui uma forma de natureza 
material, donde se conclui que não possui dimensões nem está limitado no espaço. 
Assim sendo pode ocupar mais de um lugar no espaço ao mesmo tempo. Isso se acha 
em contradição com o que Talmage afirma anteriormente no mesmo livro. Então, para 
os mórmons, "uma coisa sem partes não tem o todo e um corpo imaterial não pode 
existir" (Regras de Fé, p. 52). Entretanto, o Espírito Santo é "um personagem de 
espírito", um dos deuses dos mórmons, pelo que diz Doutrina e Convênios. E para 
culminar tudo, diz: "Ele é um ser imaterial que possui uma forma espiritual e 
proporções determinadas". Agora parece que aqui a doutrina mórmon se embaralha de 
vez, pois Talmage não concorda com Talmage, nem com Doutrina e Convênios. Eles são 
forçados a assumir a posição lógica de afirmar que Deus é matéria em um momento. 
Mas no momento seguinte, negam essa materialidade dele ao falar do Espírito Santo. 
Seria muito interessante ver como seus teólogos explicam essa contradição lógica e 
teológica. 

O eminente teólogo mórmon Parley P. Pratt tornou ainda mais complicada a 
doutrina do Espírito Santo ensinada pela seita quando escreveu o seguinte: "Isso nos 
leva a estudar mais a fundo a substância que é chamada de Espírito Santo ou Luz de 
Cristo... Existe uma substância, fluído ou essência divina, chamada Espírito, 
extensamente difusa no meio desses elementos eternos... Esse elemento divino, ou 
Espírito, é o agente imediato, ativo ou controlador de todos os santos poderes mi-
raculosos... A mais pura, mais refinada e mais sutil dessas substâncias é a que 
denominamos Espírito Santo, a menos compreendida, menos reconhecida por aqueles 
que têm pouco esclarecimento". (Key to the Science ofTneology, pp. 45, 105, 46.) 

Então, no pensamento de Pratt — que é uma voz oficial da doutrina mórmon, 
cujos escritos são veiculados em sua igreja, pois é considerado um representante e 
uma autoridade dela — o Espírito Santo é ao mesmo tempo uma substância, um 
fluído e uma pessoa. Mas não é isso que as Escrituras ensinam. Elas sempre retratam 



91 
 

Deus Espírito Santo, a Terceira Pessoa da Trindade, como um ser eterno, onipotente, 
onipresente e onisciente, que possui todos os atributos da Divindade e é um com o Pai 
e com o Filho em unidade de substância. Os mórmons se acham divididos, para não 
dizer pior, em sua doutrina do Espírito Santo, embora seja rato que Talmage 
corajosamente tenha feito uma tentativa de sintetizar o emaranhado de informações 
conflitantes e "revelações" deixadas por Smith, Young e os primeiros escritores 
mórmons em seus escritos. Mas por mais que ele se esforce, não consegue desfazer a 
confusão que há entre eles com relação a esse assunto, como podemos ver pelos dados 
seguintes. 

Em Doutrina e Convênios 20.37, encontramos o seguinte: "Todos aqueles que se 
humilharem... e manifestam verdadeiramente por suas obras, que receberam o 
Espírito de Cristo para a remissão de seus pecados, serão recebidos por batismo na 
sua igreja". 

Quem recebeu esse revelação foi o profeta Joseph Smith, que afirma que ela 
procede da sala do trono dos "deuses". E eles têm de crer nele a qualquer custo. Mas 
foi o mesmo Smith que traduziu o Livro de Mórmons, no qual se lê claramente o 
seguinte: 

"Bem-aventurados serão os que... forem batizados, porque... serão remidos os 
seus pecados... Eis que o batismo é para o arrependimento, a fim de que se cumpram 
os mandamentos, para a remissão dos pecados". (3 Nefi 12.2; Moroni 8.11.) 

Num texto, Smith disse que o batismo devia seguir o ato inicial — a remissão 
dos pecados. No outro, afirmou que o ato inicial — a remissão dos pecados — troca de 
posição e vem depois do batismo. E, segundo Talmage, "Deus concede o dom do 
Espírito Santo aos obedientes; e só confere este dom depois da fé, do arrependimento e 
do batismo na água. Os apóstolos da antigüidade prometiam o ministério do Espírito 
Santo somente àqueles que tinham recebido o batismo da água para remissão dos 
pecados" (Regras de Fé, p. 154). 

E naturalmente logo surge a pergunta: quando é, então, que o Espírito Santo é 
concedido ao fiel? E indagamos: será que segundo a doutrina mórmon ele pode mesmo 
ser dado ao homem, já que não está bem definido se a remissão dos pecados precede o 
batismo ou se vem depois dele? Vemos aqui novamente como é confusa a doutrina do 
Espírito Santo para os mórmons. 

E podemos continuar nossa análise da doutrina do Espírito Santo ensinada 
pelos mórmons. Vejamos principalmente o interessante capítulo do livro Mórmon 
Doctrine (Doutrina mórmon, Salt Lake City, 1888), de autoria do presidente Charles 
Penrose, onde ele se refere ao Espírito Santo empregando por mais de vinte vezes o 
pronome neutro it*, referindo-se, portanto, a algo que não é uma pessoa. Contudo 
dentro do politeísta esquema mórmon ele é uma divindade. E Penrose encerra seu 
comentário dizendo o seguinte: "Assim como o batismo é o nascer da água, assim a 
confirmação é o nascimento ou batismo do Espírito. Ambos são necessários para se 
entrar no Reino de Deus... Quem possui o Espírito Santo é infinitamente rico. Aqueles 
que o recebem podem perdê-lo, e depois que o perdem são os mais pobres dentre os 
homens. Mas existem vários graus de posse. Muitos dos que o obtêm caminham na 
luz dele de forma limitada. Entretanto há uns poucos que ouvem os sussurros dele e, 
por sua mediação, chegam a ter comunhão direta com seres celestiais da mais elevada 
ordem. Para esses, a luz do Espírito vai-se tornando mais e mais clara a cada dia que 
passa". (Pp. 18,19.) 

Então o Mormonismo, com toda a sua complexidade, e por não estar em 
conformidade com a revelação da Palavra de Deus, na verdade, está sempre 
contradizendo a Bíblia. Em vez de falar num Deus que é pura substância espiritual 
(Jo 4.24), eles apresentam um Deus de carne e osso e um panteão de deuses em 
estágios infinitos de desenvolvimento. Para eles, Deus se acha encerrado dentro de um 



92 
 

molde estreito, racionalista e materialista, Para eles, Deus não pode ser um ser 
incompreensível, embora as Escrituras ensinem que em muitos aspectos ele o é. 
"Porque os meus pensamentos não são os vossos pensamentos, nem os vossos 
caminhos os meus caminhos, diz o Senhor, porque, assim como os céus são mais 
altos do que a terra, assim são os meus caminhos mais altos do que os vossos 
caminhos, e os meus pensamentos mais altos do que os vossos pensamentos." (Is 
55.8,9.) Os teólogos mórmons tornam complicadas e confusas as afirmações simples 
das Escrituras com o objetivo de obter base para o ensino politeístico de Joseph Smith 
e Brigham Young. Portanto, está óbvio que o Deus da Bíblia não é o mesmo "deus" dos 
mórmons, o "Adão-deus" de Brigham Young e a divindade de carne e osso de Joseph 
Smith. Por sua natureza, todas as religiões teístas e monoteístas acham-se em 
oposição ao politeísmo dos mórmons. E o Cristianismo, em particular, repudia todos 
os esforços dessa seita para se passar por "ministros de justiça" (2 Co 11.15), 
reconhecendo-os como falsos e enganosos. 

 
_______________________ 

*Em inglês, o pronome it é usado para designar objetos inanimados, em vez de he ou she {ele ou 
ela , cm português). Por isso o autor comenta que ao empregar ir com referência ao Espírito Santo, o 
escritor mórmon nega que ele seja uma pessoa. N. da T. 

 
 
O Nascimento Virginal de Cristo 
Uma das principais doutrinas bíblicas, que se acha singularmente associada à 

suprema manifestação terrena do Deus eterno, é a do nascimento virginal de Cristo. 
Num certo sentido, essa doutrina acha-se indissoluvelmente ligada à da en-carnação, 
já que é o meio pelo qual Deus resolveu manifestar-se ao mundo. Vários textos da 
Bíblia ensinam que Deus se revestiu da figura humana na manjedoura de Belém. E os 
cristãos de todas as gerações têm reverenciado esse mistério que foi predito pelo 
profeta Isaías: 

"Portanto o Senhor mesmo vos dará sinal: Eis que a virgem conceberá, e dará à 
luz um filho, e lhe chamará Emanuel". (Is 7.14.) 

"Porque um menino nos nasceu, um filho se nos deu; o governo está sobre os 
seus ombros; e o seu nome será: Maravilhoso, Conselheiro, Deus Forte, Pai da 
Eternidade, Príncipe da Paz". (Is 9.6.) 

O apóstolo Paulo refere-se à divindade do Senhor Jesus inúmeras vezes, 
declarando que "nele habita corporalmente toda a plenitude da Divindade" (Cl 2.9). 

Todas as tentativas para depreciar ou negar o nascimento virginal de Cristo, 
como as que têm sido feitas por alguns teólogos liberais com grande empenho, 
acabaram fracassando. Isso se dá porque as narrativas simples desse importante 
evento, que encontramos em Mateus e Lucas, resistem às teorias de reconstrução 
retrospectiva formuladas por esses críticos. 

Algumas pessoas assumem uma posição de meio termo com relação a essa 
doutrina. Apontam a questão biológica como sendo essencial. Afirmam que Mateus e 
Lucas, que tiveram contato pessoal com as testemunhas diretas do fato (Maria, José, 
Isabel, etc), não criam de fato no que haviam escrito. O que fizeram foi simplesmente 
atribuir a Cristo uma concepção sobrenatural para dar mais glória à sua persona-
lidade. Mas apesar desses conceitos anti-bíblicos adotados pelos liberais e pelos 
chamados "neo-ortodoxos" serem abomináveis, eles não se assemelham ao conceito da 
doutrina do nascimento virginal de Cristo elaborado pelo profeta mórmon Brigham 
Young. O ensino mórmon sobre essa doutrina baseia-se diretamente nos 
pronunciamentos de Brigham Young. E como já vimos anteriormente, ele e Joseph 
Smith são as maiores autoridades do Mormonismo. 

Então vejamos o que diz Brigham Young acerca da doutrina do nascimento 



93 
 

virginal de Jesus: "Quando a virgem Maria concebeu o menino Jesus, o Pai o havia 
gerado à sua semelhança. Ele não foi gerado pelo Espirito Santo. E quem era o Pai? 
Ele é o primeiro ser da família humana, e quando assumiu um tabernáculo (corpo), 
este foi gerado por seu Pai no céu, da mesma forma que os tabernáculos de Caim, Abel 
e dos outros filhos e filhas de Adão e Eva. Dos frutos da terra, os primeiros 
tabernáculos terrenos foram criados pelo Pai, e assim por diante, sucessivamente... 
Jesus, nosso irmão mais velho, foi gerado na carne pelo mesmo indivíduo que se 
achava no jardim do Éden e que é nosso Pai celestial". (Journal of Discourses, vol. I, 
pp. 50, 51.) 

Para entendermos melhor o que o "profeta" Young está dizendo, vamos 
considerar outro de seus pronunciamentos encontrado no mesmo contexto: 

"Quando nosso pai Adão entrou no jardim do Éden, vinha em corpo celestial, e 
trouxe consigo Eva, uma de suas esposas... Ele é nosso Foi e Deus, o único Deus com 
quem temos de tratar**. 

Como já vimos ao analisar a doutrina de Deus esposada pelos mórmons, eles 
ensinam que o politeísmo é a ordem divina. A pedra angular da doutrina deles é a 
crença em muitos deuses, que aliás são polígamos. Parley Pratt, um dos principais 
escritores da seita, cujos livros são recomendados pelas suas editoras como exemplos 
da sua posição teológica, também escreve a respeito dessa doutrina. Diz ele: 

"Cada um desses Deuses, inclusive Jesus Cristo e seu Pai, que possuem não 
apenas um espírito organizado mas também um glorioso corpo imortal de carne e 
osso..." (Key to the Science of Tneology, ed. 1966, p. 44.) 

Além da questão dessa visão politeísta, existe o fato de que muitas outras 
autoridades mórmons ensinam a concepção sexual de Jesus proposta por Young e 
outros. O apóstolo James Talmage diz o seguinte em Regras de Fé: 

"...a singular condição dele (Cristo), com um corpo de carne, como filho de uma 
mulher mortal (Maria) e de Pai imortal, ou ressurreto e glorificado (Eloim)". (P. 473, ed. 
1974, em inglês.) 

Portanto, Brigham Young ensinou, sim, essa doutrina an-tibíblica, falando sobre 
ela abertamente em mais de um texto, como está registrado no Journal ofDiscourses, 
vol. 8, p. 67; vol. 4, pp. 216, 218; vol. 10, p. 192; vol. 13, p. 145; vol. 9, p. 291; vol. 3, 
p. 365; vol. 4, p. 27. 

"Quando chegou a ocasião em que o Primogênito, o Salvador, deveria vir a este 
mundo e assumir um tabernáculo, o próprio Pai veio pessoalmente e favoreceu aquele 
Espírito com um, ao invés de permitir que qualquer outro homem o fizesse." (Discursos 
de Brigham Young, p. 50.) 

Nos textos acima, vemos claramente o politeísmo crasso ensinado pelos 
mórmons. E não há como camuflar o que Young está dizendo quando se refere ao Pai 
como um "homem" glorificado, ressurreto. A expressão "qualquer outro homem" 
derruba todos os esforços dos apologistas mórmons para defender Young e 
desmascara seu ensino revelando-o como anticristão. 

Estamos vendo, portanto, que o ensinamento da seita com relação ao 
nascimento do Senhor Jesus é uma abominável distorção da revelação bíblica, criada 
para harmonizar-se com o dogma deles sobre o deus de carne e osso. Para os mór-
mons, como declara uma de suas maiores autoridades, nosso Salvador foi gerado, não 
por um ato direto do Espírito Santo, mas por uma relação sexual entre um "Pai 
imortal ou ressurreto e glorificado" e Maria — uma idéia blasfema que pode ser 
comparada às terríveis concepções da mitologia grega, em que os deuses geravam 
filhos humanos por meio de relações físicas com algumas mulheres escolhidas. 

E Brigham Young ainda declara: "Ele (Cristo) não foi gerado pelo Espírito 
Santo... Jesus, nosso irmão mais velho, foi gerado na carne pelo mesmo indivíduo que 
se achava no jardim do Éden e que é nosso Pai celestial". (Journal ofDis-courses, vol. 1, 



94 
 

pp. 50, 51.) Não há a menor dúvida de que aí ele se refere à doutrina do Adão-deus, 
por mais que os seus defensores hoje tentem negar que ele a tenha ensinado. As 
palavras estão muito claras» e é fácil demonstrar isso com comparações de referências. 
É evidente que ele nega que Jesus foi gerado pelo Espírito Santo, como qualquer um 
pode perceber. 

Contudo a liderança da Igreja Mórmon, embora aceite a doutrina exatamente 
como Young a enunciou, é muito cautelosa ao ensiná-la a um "gentio" (aquele que não 
é mórmon), só permitindo que ele entenda todas as implicações desse ensino depois 
que se achar fortemente inclinado a aceitar as influências da seita. Percebemos isso 
pelo fato de que, na revista Look,22 num artigo que depois é transcrito no livro de Leo 
Rosten A Guide to the Religions of America (Guia das religiões da América, 1963, pp. 
131-141), eles apelam para subterfúgios semânticos a fim de não apresentar essa sua 
postura ao público em geral. 

No livro citado, levantou-se a pergunta: "Os mórmons crêem no nascimento 
virginal de Jesus?" (P. 134.) E a resposta é dada por um porta-voz deles, um alto 
membro da hierarquia mórmon: "Sim. Os Santos dos Últimos Dias aceitam a crença 
na concepção miraculosa de Jesus, o Cristo". 

É claro que se esse porta-voz deles, o apóstolo Richard L. Evans, tivesse exposto 
a doutrina de Brigham Young do modo como tem sido ensinada pela igreja e aparece 
em suas publicações oficiais, até mesmo os cristãos nominais teriam ficado chocados 
e fariam algum comentário adverso. E o que a Igreja Mórmon menos deseja é 
propaganda negativa. Aliás, eles até possuem uma assessoria de relações públicas 
para evitar tais constrangimentos. Por isso Evans recorreu a uma impropriedade 
semântica para dar a impressão de que sua religião é "ortodoxa'*, o que ela não é. 

Segundo a revelação bíblica do nascimento de Cristo, o Senhor foi concebido por 
um ato direto do Deus Espírito Santo, sem qualquer interferência humana. A Bíblia 
declara expressamente que a concepção ocorreu quando Maria estava "desposada com 
José, sem que tivessem antes coabitado". Portanto, o texto de Mateus: "Achou-se 
grávida pelo Espírito Santo" (1.18) contradiz taxativamente e de forma clara o ensino 
de Brigham Young. E o anjo Gabriel, que apareceu a José com a finalidade de 
tranqüilizá-lo, dando-lhe certeza de que a concepção de Cristo era de origem divina, 
reafirma o fato dizendo: "Porque o que nela foi gerado é do Espírito Santo". (V. 20.) 

Também Lucas, o médico amado, ao falar do nascimento virginal, descreve a 
revelação sobre o modo como o Senhor foi concebido em termos que não deixam 
dúvida: "Descerá sobre ti o Espírito Santo e o poder do Altíssimo te envolverá com a 
sua sombra; por isso também o ente santo que há de nascer, será chamado Filho de 
Deus". (Lc 1.35.) 

Alguns defensores da ideologia mórmon tentam usar a frase "o poder do 
Altíssimo te envolverá com a sua sombra" para dizer que isso significa que ela 
concebeu numa relação com o deus mórmon. Isso provaria que Brigham Young falou a 
verdade. Mas como veremos pelo relato de Mateus, essa argumentação é impossível e 
nem merece que continuemos a refutá-la. 

É verdade que a natureza do nascimento virginal de Cristo tem provocado 
muitos debates. Mas o ensino cristão sempre foi uma aceitação literal do evento como 
se acha registrado nos primeiros capítulos dos evangelhos de Mateus e Lucas. É bom 
observar que até mesmo os teólogos liberais e neo-ortodoxos repudiam os conceitos 
grosseiramente pagãos e politeístas enunciados por Young e incorporados à doutrina 
mórmon. 

Vamos repetir as negativas do "profeta" Young: "Ele (Jesus) não foi gerado pelo 
Espírito Santo... Jesus, nosso irmão mais velho, foi gerado na carne pelo mesmo 
indivíduo que se achava no jardim do Éden e que é nosso Pai celestial". Isso se opõe 
frontalmente ao firme testemunho das Escrituras, que dizem: 



95 
 

"Ora, o nascimento de Jesus Cristo foi assim: Estando Maria, sua mãe, 
desposada com José, sem que tivessem antes coabitado, achou-se grávida pelo 
Espírito Santo. Mas José, seu esposo, sendo justo e não a querendo infamar, resolveu 
deixá-la secretamente. Enquanto ponderava nestas cousas, eis que lhe apareceu, em 
sonho, um anjo do Senhor, dizendo: José, filho de Davi, não temas receber Maria, tua 
mulher, porque o que nela foi gerado é do Espírito Santo". (Mt 1.18-20.) 

Não há dúvida, portanto, de que a Igreja Mórmon hoje acha-se em apuros com 
seu odioso ensino sobre a concepção de Jesus. Alguns mórmons com quem temos 
conversado repudiam violentamente esse ensino, afirmando que Brigham Young 
nunca pregou tal coisa. Mas quando lhes mostramos os textos do Journal ofDiscourses 
do profeta, bem como citações de publicações da seita nos anos de 1854 a 1878, são 
obrigados a confessar que, sob a liderança de Young, a igreja ensinava isso. Então, 
temerosos de ter de comparecer perante um "tribunal" da igreja acusados de não 
reconhecerem a autoridade profética de Young, eles o admitem com certa relutância, 
ou então silenciam. 

B. H. Roberts, escritor e historiador mórmon, escrevendo no Desert News (23 de 
julho de 1921, seção 4, p. 7), chegou a negar que a Igreja Mórmon ensinasse a 
doutrina do Adão-deus ou do nascimento virginal de Cristo enunciado por Young. 
Respondendo a uma acusação da Igreja Presbiteriana no sentido de que "a Igreja 
Mórmon ensina que Adão é Deus... e que Jesus é filho dele por um processo natural 
de geração", ele afirma: 

"Na verdade, a Igreja Mórmon não ensina essa doutrina. Alguns dos seus 
adeptos adotaram essa tese, sendo que alguns deles gozam de certa proeminência nos 
concílios... É possível que Brigham Young e outros tenham ensinado essa doutrina, 
mas a igreja nunca a aceitou como sua doutrina". 

O problema dessa afirmação de Roberts é que, primeiro, ele não se achava 
autorizado a falar pela igreja e, segundo, acha-se em conflito direto com os ensinos 
dela na questão da autoridade profética, para não citar as Regras de Fé, de Talmage, 
já mencionadas. Além disso, emprega termos abrandados quando diz que * *é possível 
que Brigham Young e outros tenham ensinado essa doutrina", mas como já vimos, 
Young ensinou, sim, a doutrina; e de acordo com a fé mórmon, ele 

era profeta de Deus, assim como Joseph Smith, e profeta da mesma categoria 
que Jeremias, Ezequiel e Daniel. Portanto, se ele ensinou a doutrina, e principalmente 
se ele a expôs na Convenção Geral semestral da igreja, então é, por definição, uma 
doutrina da igreja. Isso só é contestado por desinformados estudiosos do 
Mormonismo. 

Achamos que precisa ficar bem documentado que a Igreja Mórmon aceita como 
doutrina sua tudo que Joseph Smith e Brigham Young disseram, para que o leitor 
tome conhecimento do péssimo hábito que eles têm de alterar o sentido dos termos e 
moderar declarações com a finalidade de não revelar claramente o que ensinam. 

Damos a seguir uma citação de The Latter Day Saints Bio graphical Encydopedia 
(Enciclopédia biográfica dos Santos dos Últimos Dias, 5 de janeiro de 1901, n.° 1, vol. 
1), uma publicação oficial da Igreja Mórmon, na qual se pode ver a autoridade de 
Brigham Young e sua elevada posição na seita. À luz dessas palavras e de outros 
textos da seita, fica difícil acreditar que uma doutrina dele possa ser rejeitada pelos 
mór-mons, o que, aliás, na verdade, não acontece. 

"Numa revelação recebida pelo Profeta Joseph Smith em 19 de janeiro de 1841, 
o Senhor diz: "Dou-lhes o meu servo Brigham Young para ser presidente do Conselho 
Itinerante dos Doze, os quais detêm as chaves para abrir a autoridade do meu reino 
nos quatro cantos da terra e depois disso, levar minha palavra a toda criatura. 

"O Conselho dos Doze é o segundo em autoridade, vindo logo abaixo da 
Presidência da igreja. No caso de morrer o Profeta, os Doze passarão a comandar a 



96 
 

igreja, tendo à frente o presidente deles. E foi assim que Brigham Young chegou à 
liderança da igreja, pois foi o homem designado por Deus para suceder ao Profeta 
Joseph Smith... Quando se confirmou que os Doze constituiriam a autoridade máxima 
da igreja, Brigham Young se levantou para falar. E ali, na presença da multidão, ele se 
transfigurou pelo espírito e poder de Deus, de modo que sua figura, tamanho, 
semblante e voz ficaram parecidos com os do Profeta martirizado. Até mesmo os que 
não eram membros do grupo foram tomados de grande admiração, e ficaram na 
expectativa de ver e ouvir o Vidente falecido. A partir daquele momento, todas as 
dúvidas e incertezas foram varridas do coração dos fiéis, que passaram a ter certeza 
de que o manto de Joseph Smith caíra sobre os ombros de Brigham Young. Depois 
que Joseph e Hyrum foram mortos pela causa, a perseguição não parou. Os profetas 
foram assassinados, mas a verdade não morreu. O homem que fora o cabeça da igreja 
foi levado, mas a autoridade que ele detinha foi transferida para outros... Durante os 
trinta anos em que ele administrou a igreja como seu Presidente, fez diversas viagens, 
sempre acompanhado de seus colegas de Sacerdócio... Embora não tivesse proferido 
muitas profecias, edificou fielmente sobre as bases lançadas pelo Profeta Smith. Todos 
os seus atos e orientações foram proféticos, como os eventos posteriores o 
demonstraram amplamente. Ele foi Profeta, estadista, pioneiro e colonizador." (Pp. 11, 
13, 14.) 

Se o leitor desejar mais informações para suplementar esse minucioso relato 
que comprova a autoridade de Brigham Young e sua posição como enunciador de 
doutrinas, encontrará inúmeras declarações acerca da forma de governo da Igreja 
Mórmon nas publicações deles. Todas elas dão indicação de que os sucessivos 
primeiros presidentes da seita "vestem" o "manto profético" de Joseph Smith e 
Brigham Young. Também eles são considerados profetas de Deus, como o foram 
Joseph e Brigham. 

Depois de analisarmos todos os fetos, as evidências que temos em mãos revelam 
duas coisas que os escritores da seita ainda não explicaram satisfatoriamente. A 
primeira é que a Igreja Mórmon ensina que o cargo de profeta confere a quem o detém 
autoridade absoluta. E a segunda é que Brigham Young é considerado o segundo 
grande nome na sua linha profética. Portanto, quando lemos as afirmações dele acerca 
da natureza divina e do nascimento virginal do Senhor, e notamos as evasivas dos 
mórmons, bem como o fato de que nunca fizeram uma negativa clara, de cunho oficial, 
não é difícil concluir qual é na verdade o pensamento deles sobre o assunto. E o 
crente que preza a revelação de Deus a respeito da natureza do nascimento de seu 
Filho não vê possibilidade de ter comunhão com os mórmons, que acatam os 
ensinamentos de seu profeta. Desse modo, sempre que um deles falar na "concepção 
miraculosa de Jesus, o Cristo", devemos lembrar o que eles querem dizer com isso. 
Essa frase não pode ser vista como equivalente à do Novo Testamento, onde Deus 
falou o seguinte: "Porque o que nela foi gerado é do Espírito Santo". (Mt 1.20.) 

 
Salvação e Juízo Final 
A salvação pessoal é uma das mais importantes doutrinas do Mormonismo. E 

como o Cristianismo é o evangelho ou a "boa nova" de que Deus opera a redenção do 
homem em Cristo, é inevitável que os dois cheguem a um confronto. 

Segundo a doutrina mórmon, para a salvação é preciso não apenas fé em Cristo, 
mas também o batismo por imersão, a observância dos ensinos dessa igreja, a prática 
de boas obras e "a guarda dos mandamentos de Deus (que) purificará a mancha do 
pecado" (Journal of Discourses, vol. 2, p. 4). Ao que parece, Brigham ignorava a 
afirmação bíblica de que "sem derramamento de sangue não há remissão [de pecado]" 
(Hb 9.22). 

Vemos, então, que a doutrina mórmon da salvação acha-se em oposição à 



97 
 

revelação do Novo Testamento de que a justificação é pela fé e a redenção ocorre 
unicamente pela graça mediante a fé em Cristo (Ef 2.8-10). 

Brigham Young, uma autoridade da seita mórmon sob qualquer ponto de vista, 
rejeitou a doutrina cristã da salvação, segundo a qual, qualquer pessoa, a qualquer 
momento, mesmo na undécima hora, pode arrepender-se de seus pecados e receber o 
perdão e a vida eterna. Ele escreveu o seguinte: 

"Dizem as nossas velhas tradições que se um homem culpado de atos 
sanguinários e brutais se arrepender no momento de sua execução, pode ter a 
salvação. E naquele instante ouvirá alguém dizer: 'Graças a Deus! Ele foi para o céu, 
para ser coroado na glória, pelos méritos de nosso Redentor, Cristo, o Senhor/ Isso é 
um absurdo! Tal indivíduo nunca verá o céu". (Journal of Discourses, vol. 8, p. 61.) 

O problema é que o profeta Young também não explica então as palavras que o 
Senhor Jesus Cristo, na cruz, dirigiu ao ladrão que estava ao seu lado, e que no 
último momento arrependeu-se de seus pecados, dizendo: "Jesus, lembra-te de mim 
quando vieres no teu reino". (Lc 23.42.) E a resposta que Jesus lhe deu não deixa 
margens a dúvidas: "Em verdade te digo que hoje estarás comigo no paraíso". (Lc 
23.43.) 

Outro texto que Brigham Young ignorou foi a parábola dos trabalhadores na 
vinha (Mt 20.1-16), onde Cristo ensina que Deus concorda em dar a todos os que o 
servirem a mesma herança, isto é, a vida eterna. É provável que ele fosse um dos que 
"murmuravam contra o dono da casa, dizendo: Estes últimos trabalharam apenas 
uma hora; contudo os igualaste a nós que suportamos a fadiga e o calor do dia" (w. 
11, 12). 

Mas a resposta que o Senhor dá é clara, límpida: "Amigo, não te faço injustiça; 
não combinaste comigo um denário? Toma o que é teu, e vai-te; pois quero dar a este 
último, tanto quanto a ti. Porventura não me é lícito fazer o que quero do que é meu? 
Ou são maus os teus olhos porque eu sou bom?" (Vv. 13-15.) 

Está claro que o Senhor estava ensinando que o "salário base" — para usar uma 
terminologia moderna — de todos os trabalhadores do reino é o mesmo, isto é, a 
redenção eterna. Mas as dimensões e conteúdo do galardão serão diferentes de acordo 
com os serviços prestados. Portanto, quem busca em Cristo a salvação, recebe-a, seja 
na primeira ou na undécima hora. Dizem as Escrituras que o "dom gratuito de Deus é 
a vida eterna". E embora um crente possa obter galardões pelo seu serviço a Deus, na 
medida em que se entrega ao poder do Espírito Santo e dá frutos para o Senhor, Deus 
não faz acepção de pessoas. Ele dispensa sua salvação igualmente a todos os que o 
buscam. 

Segundo os mórmons, os deuses que criaram esta terra dispuseram que Adão, 
que iria tornar-se o governante dela, e sua esposa, Eva, estivessem destinados a pecar 
para que a raça humana que hoje a povoa pudesse ser gerada e eventualmente 
chegasse a alcançar a divindade. Então, a "queda" do homem, no Éden, foi na verdade 
o meio "pelo qual Adão e Eva se tornaram mortais e puderam gerar filhos mortais" (A 
Rational Theology — Uma teologia racional, de J. Widstoe, Deseret Publishing 
Company, p. 47). 

Como os mórmons crêem na pré-existência da alma, crêem também que essas 
almas têm de assumir a forma humana já que é necessário que lhes seja dado um 
corpo para terem poder e alegria. Essa idéia foi uma das primeiras explicações que 
deram para justificar a poligamia, que acelerava a geração de corpos para as almas 
filhas da galáxia de deuses inventada por Joseph Smith. Lendo atentamente o Livro de 
Abraão, verificamos que os deuses deliberaram que a vida neste planeta teria por 
objetivo disciplinar seus filhos espirituais e ao mesmo tempo dar-lhes oportunidade de 
se reproduzirem e eventualmente chegar à condição de deuses e possuir seu reino 
pessoal e individual. 



98 
 

Segundo a revelação mórmon, o local onde esses planos foram concebidos foi 
uma grande estrela, de nome Kolob. E os estudiosos do Mormonismo não se 
surpreendem ao descobrir que Lúcifer, que era um espírito irmão de Jesus antes da 
sua encarnação, caiu do céu por causa da inveja. Cristo fora indicado pelos deuses 
para ser o redentor da raça humana que iria cair, em decorrência do pecado de Adão, 
e Lúcifer aspirava a essa posição. Daí seu antagonismo para com Cristo. E sobre isso 
existe até um texto em que Lúcifer diz: "Eis-me aqui, manda-me e serei Teu filho e 
redimirei a humanidade toda, de modo que nem uma só alma se perderá, e sem 
dúvida, o farei; portanto, dá-me a Tua honra". (Livro de Moisés, capítulo 4, que se 
encontra em Pérola de Grande Valor, onde estão registrados todos esses eventos, 
inclusive a queda de Satanás e a fundação do Jardim do Éden (cap. 6), que, pelo que 
Joseph Smith afirma em outro lugar, estava localizado em Missouri, Estados Unidos, e 
não na Mesôpotâmia!) 

No Livro de Moisés acha-se registrado também que Caim, o primeiro assassino, 
foi o genitor da raça negra. Diz lá que ele se tornou negro em conseqüência da 
maldição divina. Com base nessa tese, durante muitos anos os mórmons evitaram 
criar trabalhos missionários entre povos dessa raça. Eles crêem que as almas pré-
existentes que não se mostraram muito valentes na luta entre Cristo e Satanás, que 
foi travada no céu, foram punidas, recebendo um corpo negro em sua vida mortal. Até 
1978, não se podia conceder aos negros as "bênçãos*' e "privilégios" do sacerdócio. 
Mas depois houve uma revelação de conveniência, segundo a qual eles poderiam ter 
pleno acesso a essas glórias. Desse modo, habilidosamente removeram o último dos 
grandes obstáculos que havia para começarem a "evangelizar" a África e o restante do 
mundo livre. 

Quanto aos índios, que segundo o Livro de Mórmon são descendentes dos ímpios 
lamanitas, ensinam os mórmons que eles têm a pele morena como castigo do seu deus 
pelos erros de seus antepassados. Portanto, está bem claro que o Mormonismo possui 
uma vergonhosa história, com doutrinas e práticas que pregam a supremacia da raça 
branca. 

A doutrina da salvação esposada pelos mórmons contém esses e outros ensinos 
interessantes. Mas é importante que vejamos também o que eles dizem a respeito do 
seu redentor. 

Essa é outra das principais áreas em que eles divergem muito do Cristianismo 
histórico. 

 
A Doutrina do Salvador 
O registro bíblico acerca do Salvador do mundo, o Senhor Jesus Cristo, é bem 

conhecido de todos os que estudam as Escrituras. Segundo a teologia cristã, existe 
apenas um Deus (Dt 6.4; 1 Co 8.4-6) e Jesus Cristo é o Verbo eterno que se fez carne 
(Jo 1.1 e 1.14). Ao ser recebida pelos filhos dos homens, a segunda Pessoa da 
Trindade capacita-os a se tornarem filhos de Deus (Jo 1.12). E as Escrituras ensinam 
que isso ocorre com base no favor imerecido de Deus e no seu grande amor para com 
a raça perdida. 

O Senhor Jesus ofereceu um sacrifício eterno pelos pecados humanos, e a 
salvação não é obtida por meio das obras da lei nem por qualquer outro esforço 
humano (Gl 2.16; Ef 2.9), mas unicamente pela graça divina, mediante a fé (Ef 2.8). O 
Salvador revelado no Novo Testamento existia eternamente como Deus. Viveu uma 
vida santa, imaculada e sem pecado, à parte dos pecadores, e "não conheceu pecado". 
Foi um "homem de dores e que sabe o que é padecer", o "Cordeiro de Deus que tira o 
pecado do mundo" (Jo 1.29). 

O Salvador de que falam os mórmons é muito diferente, como revelam suas 
publicações oficiais. Não é a segunda Pessoa da Trindade, pois, como já vimos, eles 



99 
 

rejeitam essa doutrina cristã. Ele não chega nem a ser parecido com o Salvador do 
Novo Testamento. De acordo com o ensino mórmon, Cristo, em sua existência anterior 
à encarnação, era um espírito irmão do diabo (como é mencionado em Pérola de 
Grande Valor, Moisés 4.1-4, e depois confirmado por Brigham Young em Journal of 
Discourses, vol. 13, p. 282), e ainda celebrou seu próprio casamento com as "Marias e 
Marta, de modo que pôde ver seus descendentes antes de ser crucificado" (apóstolo 
Orson Hyde, Journal of Discourses, vol. 4, pp. 259, 260). E como já mencionamos 
anteriormente, basta vermos o ensino mórmon sobre o nascimento virginal de Cristo 
para percebermos o quanto o Jesus deles é diferente do Cristo revelado na Bíblia. 

Além desse sórdido ensino, Brigham Young afirmou taxativamente que o 
sacrifício realizado por Jesus Cristo na cruz, em que derramou seu próprio sangue, foi 
insuficiente para a purificação de certos pecados. Em seguida ele ensina a doutrina da 
"expiação pelo sangue", hoje suprimida pela igreja, mas que nunca foi oficialmente 
repudiada. 

Para se compreender melhor a limitação que Young atribui ao poder purificador 
do sangue de Cristo, vamos citar suas palavras: 

"Suponhamos que um homem encontre sua esposa na cama com seu próprio 
irmão e traspasse os dois com uma lança. Esse homem seria justificado e os dois 
teriam com isso expiado seus pecados, sendo recebidos no reino de Deus. Se fosse eu, 
nesse caso, faria exatamente isso. Por mais que eu amasse minha esposa, numa 
circunstância dessas, eu enfiaria uma lança no coração dela, e estaria com as mãos 
limpas... 

"Qualquer homem ou mulher que violar as alianças feitas com seu Deus terá de 
pagar o débito. O sangue de Cristo nunca apagará esse erro. O indivíduo tem de expiá-
lo com seu próprio sangue. Mais cedo ou mais tarde lhe sobrevirão os castigos do 
Todo-Poderoso e cada um terá de fazer expiação pelas suas alianças... Todos os 
homens amam a si mesmos, e, se todos conhecessem esses princípios, de bom grado 
derramariam seu próprio sangue... Eu poderia citar inúmeros casos de homens que 
foram mortos legitimamente, para expiação de seus pecados... Isto é amar ao próximo 
como a si mesmo; se ele precisa de auxílio, ajude-o; e se ele quiser ser salvo e for 
necessário derramar seu sangue na terra para que ele possa ser salvo, derrame-o." 
(Journal of Discourses, vol. III, p. 247, e vol. IV, pp. 219, 220.) Nessa citação, Brigham 
nega de forma tão clara que o sacrifício expiatório de Cristo tenha sido suficiente e 
eficiente, que os mórmons tiveram que arranjar uma "explicação" para definir o que 
ele realmente quis dizer. Argumentam eles que "Brigham Young só quis dizer que os 
criminosos são executados para expiar seus crimes". 

Entretanto, eles deixam de lado qualquer explicação para o fato de que não é 
disso que Young está falando. O que ele diz realmente é que o que o sangue de Cristo 
não poderia purificar, o do próprio homem purifica. Isso significa que em alguns 
casos, o sacrifício humano — que Brigham afirma ter ocorrido e com a aprovação dele 
— teve uma eficácia que o sangue de Cristo não teve. 

Os mórmons não aceitam a doutrina bíblica de que a expiação efetuada por 
Cristo é suficiente, como diz o apóstolo 

João: "O sangue de Jesus, seu Filho, nos purifica de todo pecado" (1 Jo 1.7), 
pois ela revela a verdade bíblica contradizendo as palavras de Young. 

Pelo ensino da Bíblia, não há nenhuma dúvida de que é em Jesus Cristo que 
nós temos a redenção e que seu sangue é o meio pelo qual nossa consciência é 
purificada (Hb 9.14) e nós somos libertos de nossos pecados (Ap 1.5). Ele é o fun-
damento de nossa justificação (Rm 5.9). 

O Cristo dos mórmons não pode salvar ninguém pois, como diz o apóstolo 
Paulo, é "outro Jesus", tema de um "evangelho diferente", e que dá origem a um 
"espírito diferente", cujo precursor (o mensageiro angélico, Moroni) foi previsto pelo 



100 
 

apóstolo (Gl 1.8,9). E juntamente com toda essa revelação ele deve ser considerado 
"anátema", ou literalmente "amaldiçoado" por Deus. 

É possível que algumas pessoas tenham dificuldade em compreender um 
conceito que de fato é incrível, mas o Mormonismo se encaixa perfeitamente nas 
descrições dadas pela palavra de Deus. O maior dos apóstolos, em sua segunda carta 
aos coríntios, após mencionar um falso Jesus, um evangelho e um espírito diferentes, 
afirma que tais coisas não devem surpreender a igreja cristã: 

"Porque os tais são falsos apóstolos, obreiros fraudulentos, transformando-se 
em apóstolos de Cristo. E não é de admirar; porque o próprio Satanás se transforma 
em anjo de luz. Não é muito, pois, que os seus próprios ministros se transformem em 
ministros de justiça; e o fim deles será conforme as suas obras". (2 Co 11.13-15.) 

Na verdade, trata-se de uma linguagem muito dura, mas foi a escolhida pelo 
próprio Deus, e quem quiser levar a sério as revelações das Escrituras e a autoridade 
apostólica não pode ignorá-la. 

O Mormonismo, então, com seus apóstolos, sacerdócio, templos, sinais secretos, 
símbolos, apertos de mão e mistérios, mascara-se como a "igreja restaurada". Mas em 
seu âmago, em seu ensino acerca do Messias, ele se mostra contrário a todos os 
principais ensinamentos da Bíblia. 

 
Salvação Pela Graça? 
É muito comum encontrar-se nas publicações mórmons a seguinte afirmação: 

"Todos os homens são salvos pela graça somente, sem nenhuma atuação de sua 
parte". É feto que essa frase parece perfeitamente ortodoxa, mas se quisermos saber 
exatamente o que eles querem dizer, precisamos estudar todas as afirmações deles 
com relação a essa doutrina. 

Em uma de suas publicações oficiais (What the Mormons Think of Christ — O 
que os mórmons pensam de Cristo, de B- R. McConkie), eles dão sua própria 
interpretação: 

"A graça é simplesmente a misericórdia, o amor e a condescendência de Deus 
para com seus filhos, em decorrência da qual ele ordenou o plano de salvação para 
que eles possam estar capacitados a progredir e se tomar iguais a ele... Todos os 
homens são salvos pela graça somente, sem nenhuma atuação de sua parte, o que 
significa que são ressurretos e se tornam imortais devido ao sacrifício expiatório de 
Cristo... Além de serem remidos da morte, todos os homens, pela graça de Deus, têm a 
capacidade de obter a vida eterna. Isso se chama salvação pela graça, aliada à 
obediência às leis e às ordenanças do evangelho. 

"Por isso, Nefi foi inspirado a escrever: "Trabalhamos diligentemente para as 
escrever, afim de persuadir nossos filhos e nossos irmãos a acreditarem em Cristo e a 
se reconciliarem com Deus; pois sabemos que é pela graça que somos salvos, depois 
de tudo o que pudermos fazer". 

"Os cristãos estão sempre falando do sangue de Cristo e do seu poder para 
purificar. Contudo, grande parte do que se crê e se ensina a esse respeito é um 
absurdo tão grande e obviamente tão falso que quem crer nisso perde a salvação. 
Muitos, por exemplo, chegam a ponto de crer ou pelo menos alegar que se 
confessarmos a Cristo com os lábios e afirmarmos que o aceitamos como nosso 
Salvador pessoal, seremos salvos. Dizem eles que, pelo sangue dele, sem qualquer 
outro ato de nossa parte, além da fé, somos purificados... E por último, em nossos 
dias, ele disse claramente: "Meu sangue não os purificará se eles não me ouvirem"... 
No reino de Deus, a salvação nos é oferecida por causa do sangue expiatório de Cristo. 
Mas ela só pode ser recebida se houver fé, arrependimento, batismo e perseverança 
até o fim em guardar os mandamentos de Deus". (Pp. 27-33.) 

O texto que acabamos de citar é um exemplo clássico do que se pode chamar de 



101 
 

ambigüidade teológica. Num primeiro momento, ele diz que o princípio básico para a 
salvação é a graça divina. Mas logo em seguida afirma que ela deve estar "aliada à 
obediência às leis e às ordenanças do evangelho". 

E conclui dizendo que confessar a Cristo e aceitá-lo como Salvador pessoal é 
"um absurdo tão grande e obviamente tão falso". McConckie deprecia o fato de que 
pelo sangue de Cristo "sem qualquer outro ato de nossa parte, além da fé, somos 
purificados" (p. 31). 

Contudo, o ensino bíblico com relação a isso é bastante claro. Somos salvos 
apenas pela graça, como já mencionamos anteriormente. Mas isso não nos capacita a 
"progredir" e nos "tornar iguais a ele". Como já vimos, para os mórmons, esse 
"progredir" implica em nos tornarmos deuses, e não na santificação do crente, nem na 
possibilidade de ele estar em conformidade com o Espírito Santo, como ensina o 
Cristianismo e como vemos claramente na carta aos romanos (capítulos 8 e 12). 

Essa afirmação de McConckie de que a "salvação pela graça" tem de ser "aliada 
à obediência às leis e às ordenanças do evangelho" logo introduz toda a série de 
exigências e observâncias legalistas da seita. No fim, a salvação não é obtida pela 
graça absolutamente. Na realidade ela se acha dependente dos esforços humanos: 
"batismo e perseverança até o fim em guardar os mandamentos de Deus" (p. 33). 

Não é esta a doutrina cristã da redenção, que o apóstolo Pedro descreve com 
clareza quando diz: 

"Sabendo que não foi mediante cousas corruptíveis, como prata ou ouro, que 
fostes resgatados do vosso futil procedimento que vossos pais vos legaram, mas pelo 
precioso sangue, como de cordeiro sem defeito e sem mácula, o sangue de Cristo... 
pois fostes regenerados, não de semente corruptível, mas de incorruptível, mediante a 
palavra de Deus, a qual vive e é permanente". (1 Pe 18, 19, 23.) 

Ao contrário do que ensinam os mórmons, o verdadeiro modo de se obter a 
salvação é confessar a Cristo com os lábios e aceitá-lo como "nosso Salvador pessoal". 
O texto bíblico diz que "com o coração se crê para a justiça, e com a boca se confessa 
a respeito da salvação" (Rm 10.10). O mandamento do evangelho é: "Crê no Senhor 
Jesus e serás salvo". (At 16.31.) Naturalmente, tal conceito é totalmente estranho em 
relação ao que os mórmons querem que aceitemos. Jesus Cristo morreu para nos 
reconciliar com Deus, para salvar-nos por sua graça, para nos remir com seu sangue e 
nos santificar com seu Espírito, e não meramente para garantir nossa ressurreição, 
como diz o Sr. McConckie. Mas os mórmons rejeitam firmemente as doutrinas 
bíblicas. Ao que parece, eles não conseguem conceber um Deus que pode salvar o 
homem sem que este faça algum esforço. É o que revela a declaração de Nefi: "Pois 
sabemos que é pela graça que somos salvos, depois de tudo o que pudermos fazer". No 
Mormonismo é o próprio indivíduo que se esforça para atingir a perfeição, a 
santificação e a divindade. A graça é um mero acessório. 

Brigham Young, uma das principais autoridades da seita, ensinou o seguinte 
com relação à salvação: "Mas a todos quantos o receberam, deu-lhes o poder de 
continuarem a ser filhos de Deus". (Journal of Discourses, vol. 4, p. 7.) 

Segundo a doutrina de Young, "em vez de receber o evangelho para nos 
tornarmos filhos de Deus, eu diria que recebemos o evangelho para que possamos 
continuar a ser filhos de Deus. Não somos todos nós filhos de Deus ao nascermos 
neste mundo? O Faraó, o rei do Egito, era tão filho de Deus quanto Moisés e Arão. A 
diferença foi que ele rejeitou a palavra do Senhor, a verdadeira luz, e eles a 
receberam". 

Pela doutrina da pré-existência da alma, os mórmons crêem que já são filhos de 
Deus e que, aceitando-o, eles simplesmente se capacitam a "continuar sendo filhos de 
Deus". Isso contradiz frontalmente a revelação bíblica, que diz: "Mas, a todos quantos 
o receberam, deu-lhes o poder de serem feitos filhos de Deus; a saber: aos que crêem 



102 
 

no seu nome". (Jo 1.12.) 
E o apóstolo Paulo apresenta um argumento muito forte, quando afirma: "Isto é, 

estes filhos de Deus não são propriamente os da carne, mas devem ser considerados 
como descendência os filhos da promessa". (Rm 9.8.) E com a mesma firmeza ele 
declara que somente aqueles que são guiados pelo Espírito de Deus podem ser 
chamados filhos de Deus (Rm 8.14). Assim, é difícil entender como o "Faraó, o rei do 
Egito" poderia ser filho de Deus tanto quanto Moisés e Arão, como pensa Brigham 
Young. A Bíblia ensina que "todos vós sois filhos de Deus mediante a fé em Cristo 
Jesus" (Gl 3.26), e está claro que Brigham Young ignorou esse fato. 

Um dos maiores e mais relevantes ensinos da Palavra de Deus é o de que a 
salvação "não depende de quem quer, ou de quem corre, mas de usar Deus a sua 
misericórdia" (Rm 9.16). Jesus Cristo nos remiu da maldição da lei tornando-se 
maldição por nós (Gl 3.13). 

O Senhor Jesus ensinou que "todo aquele que o Pai me dá, esse virá a mim; e o 
que vem a mim, de modo nenhum o lançarei fora" (Jo 6.37). E a salvação que ainda 
hoje ele oferece à humanidade não é "por obras de justiça praticadas por nós, mas 
segundo sua misericórdia, ele nos salvou" (Tt 3.5). 

Na seita mórmon, ensina-se ousadamente a salvação universal, pois como diz o 
Sr. Evans, apóstolo e porta-voz dessa igreja: "Os mórmons crêem na salvação 
universal; todos os homens serão salvos, mas cada um em sua própria ordem". 
(Revista Look, 5 de outubro de 1954.) 

Entretanto, as Escrituras ensinam que nem todos os homens serão salvos e que 
no fim dos séculos alguns irão "para o castigo eterno, porém os justos para a vida 
eterna" (Mt 25.41-46). 

No livro de Apocalipse, o apóstolo João apresenta exortações muito graves que 
contradizem essa doutrina da salvação universal proposta pelos mórmons: 

"E vi a besta e os reis da terra, com os seus exércitos, congregados para 
pelejarem contra aquele que estava montado no cavalo, e contra o seu exército. Mas a 
besta foi aprisionada, e com ela o falso profeta que, com os sinais feitos diante dela, 
seduziu aqueles que receberam a marca da besta, e eram os adoradores da sua 
imagem. Os dois foram lançados vivos dentro do lago do fogo que arde com enxofre". 
(19.19,20.) 

"O diabo, o sedutor deles, foi lançado para dentro do lago do fogo e enxofre, 
onde também se encontram não só a besta como o falso profeta; e serão atormentados 
de dia e de noite pelos séculos dos séculos... E, se alguém não foi achado inscrito no 
livro da vida, esse foi lançado para dentro do lago do fogo". (20.10,15.) 

"Quanto, porém, aos covardes, aos incrédulos, aos abomináveis, aos assassinos, 
aos impuros, aos feiticeiros, aos idolatras e a todos os mentirosos, a parte que lhes 
cabe será no lago que arde com fogo e enxofre, a saber, a segunda morte". (21.8.) 

"... também esse beberá do vinho da cólera de Deus, preparado, sem mistura, do 
cálice da sua ira, e será atormentado com fogo e enxofre, diante dos santos anjos e na 
presença do Cordeiro. A fumaça do seu tormento sobe pelos séculos dos séculos, e não 
têm descanso algum, nem de dia nem de noite, os adoradores da besta e da sua 
imagem, e quem quer que receba a marca do seu nome". (14.10,11.) 

Por mais que nos esforcemos, não podemos ver salvação universal nesses 
textos, em que os termos gregos, no seu sentido mais forte, falam de tormento, castigo 
e de um fogo eterno que desafia os conhecimentos químicos do homem. 

A doutrina mórmon do "casamento celestial", que foi uma decorrência de seu 
conceito original de poligamia e que substituiu essa prática em 1890, quando eles 
foram forçados a abandonar essa conduta imoral sob pena de perder o território do 
estado de Utah, acha-se ligado à sua doutrina de salvação. Eles crêem que a família 
continuará a existir durante a eternidade e daí advém sua insistente prática de selar 



103 
 

os homens mórmons com várias mulheres, bem como de selar as famílias deles. Foi 
por isso que eles instituíram diversos ritos e cerimônias especiais em favor dos mortos 
(principalmente de parentes): o batismo pelos mortos e a imposição das mãos para que 
pessoas já falecidas recebam, "por procuração", o dom do Espírito Santo. 

 
A Escatologia Mórmon 
Os mórmons crêem na segunda vinda de Cristo. Eles ensinam que, por ocasião 

desse retorno, os judeus estarão reunidos na Palestina e os mórmons serão, de forma 
milagrosa, levados para o estado de Missouri. Depois disso, Deus derramará seus 
castigos sobre toda a terra, menos na velha e na nova Jerusalém. (Ver Doutrina e 
Convênios 29.9-11.) 

Os mórmons possuem alguns pontos em comum com a seita "Anglo-israelismo", 
já que acredita na futura restauração das dez tribos israelitas que se perderam. A 
diferença é que essa seita afirma que as tribos perdidas são os ingleses, ao passo que 
os mórmons crêem que elas se encontram nas regiões polares e serão libertas e 
conduzidas para Sião (Missouri), onde compartilharão com o restante dos "santos" as 
riquezas que vieram acumulando nesses séculos todos. "Algumas pessoas já gastaram 
milhões de dólares enquanto outras centenas perderam a vida tentando encontrar um 
país acima do Pólo Norte. Mas um dia encontrarão essa terra rica e de clima cálido, 
habitada pelas dez tribos de Israel, dividida ao meio por um rio. Numa das margens 
dele vive a tribo de Manassés que é mais numerosa do que todas as outras juntas. 
Assim disse o profeta (Joseph Smith)." (The Young Wbman's Journal, vol. 3, pp. 
263,264. Ver também Mormonism and the Mormons — O Mormonismo e os mórmons, 
D. R Kid-der, p. 91.) 

Além disso, eles crêem que todos os homens ressuscitarão corporalmente e que 
a salvação se dará num céu triplo. Na doutrina mórmon, existem três céus: o 
"telestial", o "terrestrial" e o celestial. O inferior é destinado aos incrédulos que 
rejeitaram o evangelho e aos que estiverem no inferno, aguardando a última 
ressurreição. No segundo céu ficarão os cristãos que não aceitaram a pregação 
mórmon, bem como os mórmons que não viveram de acordo com as exigências da 
igreja e os homens de boa vontade de outras religiões que rejeitaram as revelações dos 
santos. O último céu, o celestial, por sua vez, também é dividido em três níveis. O 
mais elevado deles é aquele em que se atinge a divindade, onde o indivíduo possui um 
reino para si e sua família. O pré-requisito básico para se chegar a esse estado é que a 
pessoa tenha sido selada num casamento celestial em um templo mórmon durante 
sua vida na terra. Até mesmo no reino celestial o processo para se tornar deus é lento 
e progressivo. Mas no fim, cada um daqueles que se tornarem deuses irá com sua 
família para um planeta próprio que ele deverá governar e povoar. 

Quase é desnecessário dizer que tal consumação da salvação pregada pelos 
mórmons é o oposto do que revela a Bíblia. As Escrituras não falam nada sobre o ser 
humano chegar à divindade, seja por um ato direito ou por um crescimento 
progressivo. Elas ensinam que o destino dos remidos no céu resulta de uma 
providência especial de Deus, algo que "nem olhos viram, nem ouvidos ouviram" e que 
"jamais penetrou em coração humano", pois se trata de coisas "que Deus tem 
preparado para aqueles que o amam". E Deus nos revelou muitas dessas coisas pelo 
seu Espírito. Mas como Paulo explicou, aliás de forma bem eloqüente, "agora vemos 
como em espelho, obscuramente, então veremos face a face" (1 Co 13.12). 

Precisamos entender claramente então que a salvação, no sentido bíblico do 
termo, é um dom gratuito de Deus, que recebemos pela graça, mediante a fé, no 
sacrifício vicário realizado por Cristo na cruz. O Senhor Jesus Cristo disse: "Quem 
ouve a minha palavra e crê naquele que me enviou, tem a vida eterna, não entra em 
juízo, mas passou da morte para a vida". (Jo 5.24.) O mandamento do evangelho para 



104 
 

todo mundo em toda a parte é que "se arrependam; porquanto estabeleceu um dia em 
que há de julgar o mundo com justiça por meio de um varão que destinou e acreditou 
diante de todos, ressuscitando-o dentre os mortos" (At 17.31). 

As Escrituras não concordam com os mórmons quando estes ensinam que as 
boas obras são um meio de salvação. Tiago ensina claramente (capítulo 2) que as 
obras são fruto da salvação e servem para revelar nossa justiça perante os homens, 
mostrando que temos uma fé que nos justifica diante de Deus (Rm 4 e 5). 

Nenhum mórmon pode afirmar hoje que possui a vida eterna em Cristo. Essa 
vida é o próprio poder do evangelho, o qual é confiado à igreja de Cristo (Rm 1.16,17). 
Usemos esse poder para procurar levá-los a um conhecimento redentor do Cristo da 
Bíblia e da preciosa salvação que Jesus comprou para nós com seu próprio sangue. 

João, o apóstolo amado, explica isso nos seguintes termos: 
"Se admitirmos o testemunho dos homens, o testemunho de Deus é maior; ora, 

este é o testemunho de Deus, que ele dá acerca do seu Filho. Aquele que crê no Filho 
de Deus tem em si o testemunho. Aquele que não dá crédito a Deus, o faz mentiroso, 
porque não crê no testemunho que Deus dá acerca do seu Filho. E o testemunho é 
este, que Deus nos deu a vida eterna; e esta vida está no seu Filho. Aquele que tem o 
Filho tem a vida; aquele que não tem o Filho de Deus não tem a vida. Estas cousas vos 
escrevi a fim de saberdes que tendes a vida eterna, a vós outros que credes em o nome 
do Filho de Deus. E esta é a confiança que temos para com ele, que, se pedirmos 
alguma cousa segundo a sua vontade, ele nos ouve. E, se sabemos que ele nos ouve 
quanto ao que lhe pedimos, estamos certos de que obtemos os pedidos que lhe temos 
feito.. .Sabemos que somos de Deus, e que o mundo inteiro jaz no maligno. Também 
sabemos que o Filho de Deus é vindo, e nos tem dado entendimento para 
reconhecermos o verdadeiro; e estamos no verdadeiro, em seu Filho Jesus Cristo. Este 
é o verdadeiro Deus e a vida eterna". (1 Jo 5.9-15, 19,20.) 

Vamos, então, seguir nas pegadas deles, pois "a noite vem, quando ninguém 
pode trabalhar", e os mórmons também são almas pelas quais Cristo morreu. 

Nas páginas anteriores, vimos como os membros dessa seita empregam termos e 
frases bíblicas e até adotam doutrinas cristãs no intuito de afirmar que pertencem à fé 
cristã. Além disso, dão muita importância ao seu trabalho de relações públicas e se 
esforçam ao máximo para não empregarem termos que revelem como são erradas suas 
teses doutrinárias. Vimos também que eles se consideram a verdadeira e única igreja 
de Cristo em nossos dias, e todos os outros grupos como gentios e apóstatas da 
verdadeira religião cristã. 

E vemos isso também nas palavras do próprio Joseph Smith, a quem todos os 
mórmons têm de reconhecer como o profeta de Deus, e um profeta em condições de 
igualdade — quando não de superioridade — aos do Velho Testamento. Pois Smith 
escreveu o seguinte a respeito de uma conversa que ele alega ter tido com a divindade. 

"Meu objetivo ao me dirigir ao Senhor foi saber qual de todas as seitas era a 
verdadeira, a fim de saber a qual unir-me. Portanto, tão logo voltei a mim o suficiente 
para poder falar, perguntei aos Personagens que estavam na luz acima de mim, qual 
de todas as seitas era a verdadeira e a qual deveria unir-me, 

"Foi-me respondido que não me unisse a nenhuma delas, porque todas estavam 
erradas; e o Personagem que Se dirigiu a mim disse que todos os seus credos eram 
uma abominação à Sua vista; que todos aqueles mestres eram corruptos, que: 'Eles se 
chegam a Mim com os seus lábios, porém, seus corações estão longe de mim; eles 
ensinam como doutrina os mandamentos dos homens, tendo uma religiosidade 
aparente, mas negam o Meu poder'. 

"Novamente proibiu que me unisse a qualquer delas; e muitas outras coisas me 
disse que não posso, no momento, escrever".23 

Além dessas afirmações de Smith, Samuel W. Taylor, um conhecido escritor 



105 
 

mórmon, escreveu o seguinte, respondendo à pergunta: "Os mórmons são cristãos?": 
"São, sim. Mas não são nem protestantes, nem católicos. Os mórmons crêem 

que as outras igrejas se apartaram do verdadeiro Cristianismo e que a religião deles — 
mórmons — é uma restauração do evangelho". 

Então está bem claro que o Mormonismo se esforça grandemente para se 
apresentar como a única igreja cristã, tendo uma mensagem exclusiva, profetas 
infalíveis e revelações superiores para uma nova dispensação que, segundo eles, teria 
iniciado com Joseph Smith Ir. 

Mas a palavra final, tanto da História como da doutrina bíblica, é que a religião 
de Joseph Smith não passa de um pesadelo politeísta de doutrinas distorcidas, 
vestidas com a terminologia cristã. E basta esse fato, se os outros não forem 
suficientes, para que a consideremos uma seita não cristã. 

Aqueles que estão considerando a possibilidade de entrarem para o 
Mormonismo, lucrariam grandemente se fizessem um estudo atento dos fetos e 
evidências aqui abordados, para que não sejam enganados, perdendo-se nesse 
labirinto espiritual que é o Mormonismo. 

 
 
 
 
_______________________________ 
1.  O crescimento dos mórmons a partir de 1900 tem sido extraordinário. Em 1900, 268.331 

membros; 1910: 393.437; 1920: 526.032; 1930: 672.488; 1940: 862.664; 1950: 1.111.314; 1960: 
1.693.180; 1970: 2.930.810, c 1980: 4.633.000. 

2.  A Associated Press calculou em 1975 que a entrada diária da seita era de pelo menos três 
milhões de dólares, sendo que 60% disso são isentos de impostos. 

3.  Para darmos um exemplo, em abril de 1978, a revista Seleções do Reader's Digest publicou 
um encarte de oito páginas com publicidade dos programas da igreja, que foi o primeiro de uma série 
que custou 12 milhões de dólares, dirigido aos quase 50 milhões de leitores da revista. 

4.  Contudo dados de estatística social do estado de Utah, cuja população é constituída em 
grande parte (70%) de mórmons, mostram que os índices de divórcio, suicídio, maus tratos a crianças e 
gravidez de adolescentes são mais elevados que a média do resto do país, e estão crescendo. 

5.  Ver The Mith Makers (Criadores de mitos), de Hugh Nibley. 
6.  Historical Magazine, New Series, Vol. 8, n.° 5 — Novembro de 1870. 
7.  Millennial Star, 21 de outubro de 1885. 
8.   "Pedrinhas mágicas" são pedras supostamente mágicas que, colocadas num chapéu, 

indicam o paradeiro de objetos perdidos ou tesouros escondidos, escurecendo ligeiramente. Varas 
mágicas eram varetas que supostamente revelavam a existência de água ou de um tesouro escondido. 

9.  Millennial Star, Vol. 14, Suplemento. 
10.  Frazers Magazine, New Series, Vol. 7, fevereiro de 1873. 
11.  Todos os egitptólogos c filólogos consultados a respeito da questão afirmam que tal língua 

não existe. Contudo, os mórmons continuam a manter a alegação, mesmo conhecendo bem esse feto. 
12.  The Book of Mormon, R. K. Salyards Sr. 
13. Os grifes são do autor, para enfatizar alguns trechos. M. The Book ofMormon? de James D. 

Bales, Ph. D. The Manney Com-pany, R>rth Worth, Texas, pp.  138-142. 
15.  fbidem. 
16.   The Priesthood and Church Government, John A. Widtsoe. 
17.  Ibidem, pp.  102,103. 
18.  Ibidem, p.  103. 
19.  Até junho de 1978, descendentes de africanos não podiam ter o sacerdócio por causa do 

ensino de que se acham sob maldição, por não terem mostrado coragem na sua existência pré-mortal. 
Devido a essa maldição não podiam atingir a exaltação (divindade). 

20.  A afirmação feita pelos mórmons de que Mclquiscdcque conferiu seu sacerdócio a Abraão 
quando este lhe pagou os dízimos (Gn 18) não encontra apoio nas Escrituras (Priesthood and Church 
Government, John A. Widtsoe, p. 109). Deve-se sempre pedir aos mórmons referências bíblicas para 
essa questão. A falta delas dá-nos oportunidade de minar as bases de sua argumentação, que já é 
fraca. 

21.  É muito importante notar que Brigham Young ensinava que "sempre que ele pregava um 



106 
 

sermão e o enviava aos filhos dos homens, eles os chamavam de Escrituras" (Journal of Discourses), Isso 
se refere também à doutrina Adão/Deus. 

22.  5 de outubro de 1954. 
23.  Joseph Smith — História 2.1-25, em Pérola de Grande Valor. 
24.   The American Weekly, 3 de abril de 1955. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



107 
 

____9____ 
AS SEITAS NO 

CAMPO 
MISSIONÁRIO 

 
Em nosso estudo de cada seita, mencionamos em que elas sempre encontram 

melhor aceitação entre aqueles que já conhecem o evangelho. Os crentes novos, os 
cristãos nominais e os que possuem apenas um conhecimento superficial das 
Escrituras aceitam com mais facilidade as doutrinas delas. Nos Estados Unidos, elas 
se acham em evidência por toda a parte. Seus adeptos realizam intensas campanhas 
de divulgação, ansiosos que estão para atingir o alvo que eles tanto ambicionam: ter 
prestígio e ser reconhecidos como denominações cristãs. Contudo, no campo 
missionário, a situação é bem diferente. E é disso que vamos nos ocupar agora. 

Em meados de 1958, tive oportunidade de participar de uma equipe de 
conferencistas que realizariam palestras nos campos missionários, patrocinada pela 
Visão Mundial, então presidida pelo Dr. Bob Pierce. O objetivo dessas reuniões era 
oferecer ajuda a pastores, missionários e outros obreiros cristãos, na Ásia e África. 
Nessas viagens, aprendi muito acerca dos métodos empregados pelas seitas no 
exterior. Descobri que, ao contrário do que acontece nos Estados Unidos, de modo 
geral, ao chegar num lugar, elas preferem permanecer no anonimato, só se 
identificando depois que já estabeleceram ali uma cabeça de ponte. Essa medida é 
muito importante em locais onde o trabalho missionário é recente ou mesmo onde já é 
antigo. Além de se esforçarem para conquistar os evangélicos, os promotores das 
seitas procuram dirigir-se ao povo em sua própria língua. É nesse ponto que as 
editoras da Torre de Vigia, dos Mórmons e da Escola de Unidade Cristã revelam maior 
eficiência. Os missionários que se defrontam com Testemunhas de Jeová no Japão, 
por exemplo, já sabem que vão encontrar exemplares de A Sentinela e Despertai! 
publicados em japonês, enviados da sede da seita em Brooklyn, Nova Iorque. Outro 
problema sério é a falta de literatura cristã para combater esses movimentos. Devido à 
maneira como as seitas fazem sua divulgação, essa literatura precisaria ser impressa 
na língua do país em questão. Mas ela praticamente inexiste. 

Descobri, por exemplo, que as Testemunhas de Jeová estavam tentando 
convencer as pessoas de que sua tradução da Bíblia (Tradução do Novo Mundo) era a 
"mais recente versão americana", e todos deveriam aceitar a exposição que ela faz das 
doutrinas mais discutidas, pois era a "melhor e mais nova versão feita a partir das 
línguas originais". 

É claro que um crente bem instruído sabe que a versão da Torre de Vigia só é 
aceita por ela mesma e por aqueles que não se acham a par de suas distorções. E a 
Torre de Vigia prontamente oferece sua bíblia a todos que se interessarem, crentes ou 
não, algo que a igreja cristã tem tido dificuldade em fazer, mesmo no século XX. 

Damos a seguir um gráfico do crescimento das Testemunhas de Jeová nos 
últimos anos, que bem revela o perigo crescente dessas seitas hoje em dia. 

 
Quadro Comparativo dos Publicadores e Batizandos das Testemunhas de Jeová: 

 
 PUBLICADORES RELAÇÃO ANO ANTERIOR BATISMOS 

1985 3.024.131 +6,9% 189.800 
1986 3.229.022 +6,9% 225.868 



108 
 

1987 3.395.612 +5,7% 236.843 
1988 3.592.645 +6,0% 239.268 
1989 3.787.188 +5,6% 263.855 
1990 4.017.213 +6,1% 301.518 

 
 

O gráfico acima é desalentador para o trabalho de missões evangélicas. Os 
seminários, institutos bíblicos e faculdades evangélicas precisam analisar as 
implicações de crescimento tão rápido, já que muito pouco tem sido feito para 
preparar pastores e missionários para enfrentar esses problemas em seu país de 
origem ou no campo missionário. 

E se lembrarmos que 33% das Testemunhas de Jeová vivem nos Estados Unidos 
enquanto que os outros 67% estão nos outros países, o quadro se torna ainda mais 
grave. Só não enxerga o problema quem não quer. 

Em 1990, por ocasião do culto da Refeição Noturna das Testemunhas de Jeová, 
que ficou conhecido como "Memorial", elas contavam com a presença de 9.950.058 em 
seus salões do reino, o que denota um aumento de quase oito milhões de presentes 
em relação aos 1.553.909 de 1961. 

Não admira que muitos missionários e pastores nos Estados Unidos comecem a 
dar mostras de desânimo. É doloroso ver uma seita herética como essa obter cada vez 
mais sucesso em seus esforços proselitistas, principalmente na divulgação de suas 
publicações, enquanto aqueles que pregam o evangelho de Jesus Cristo encontram 
pouco ou nenhum apoio em ponto tão vital como o evangelismo pela literatura. 

 
O Crescimento Mundial da Sociedade Torre de Vigia 
 

Relatório do trabalho de divulgação realizado em 1990, na sede mundial, nos 
Estados Unidos 

Pioneiros                                                              536.508 
Congregações                                                          63.018 
Total de horas gastas em estudos bíblicos           895.229.424 
Valor gasto em manter pioneiros               US$34.302.428,21  
Revistas A Sentinela e Despertai! 
   Vendidas                                                      621.120.000 
Estudos bíblicos ministrados                                3.624.091 
 
Então, em tudo e por tudo, as Testemunhas de Jeová estão-se transformando 

em crescente preocupação; em verdadeiro desafio para os evangélicos que desejam 
levá-los a um conhecimento de Jesus Cristo como Salvador pessoal e, assim, res-
ponder a todo aquele que lhes pedir a "razão da esperança que há" neles. "Cristo em 
vós, a esperança da glória." (1 Pe 3.15; Cl 1.27.) 

 
Atividades Missionárias dos Mórmons 
O trabalho missionário da Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias 

(Mórmon) também está-se desenvolvendo rapidamente, ultrapassando até as 
Testemunhas de Jeová. 

Gabando-se de um contingente de missionários que chega ao redor de 40.000 
obreiros de tempo integral, apoiados por uma igreja cuja renda bruta anual é de mais 
de 5 bilhões de dólares, a seita Mórmon avança em ritmo acelerado, principalmente 
em seus novos campos missionários da América do Sul e África. 

Damos a seguir um gráfico do crescimento de seu movimento missionário nos 
últimos anos. Ele serve para mostrar-nos que as Testemunhas de Jeová não são a 



109 
 

única seita que compete, em larga escala com o Cristianismo nos campos 
missionários. 

Crescimento da Igreja Mórmon 
1900 268.331 
1910 393.437 
1920 526.032 
1930 672.488 
1940 862.664 
1950 1.111.314 
1960 1.693.180 
1962 1.965.786 
1975 3.700.000 
1982 5.000.000 
1988 6.659.000 
1989 7.000.000 
1990 8.000.000 

 
As técnicas empregadas pelos missionários mórmons, em muitos aspectos, são 

bem semelhantes às das Testemunhas de Jeová. Também eles fazem visitas de casa 
em casa e se mostram incansáveis em revisitar aqueles com quem eles próprios ou os 
missionários que os precederam mantiveram contato. Mas, diferentemente dos 
obreiros da Sociedade Torre de Vigia, eles se apresentam bem aparelhados com 
diversos tipos de recursos de comunicação e exemplares grátis dos seus livros 
sagrados, que, segundo eles, dão uma "interpretação correta da Bíblia". Entre outros 
citamos: o Livro dos Mórmons, Doutrina e Convênios, "A Pérola de Grande Valor", 
adotados em português. Eles tomam muito cuidado para não mencionar que houve 
tempo em que discriminavam a raça negra. Não ficaria bem que a "igreja restaurada 
de Jesus Cristo" (mórmons) estivesse ativamente procurando promover as raças 
indígenas, divulgando seu mito arqueológico, e, ao mesmo tempo, ignorasse a raça 
negra por causa da cor da pele e de uma suposta maldição. Seria bom que, sempre 
que possível, os missionários evangélicos mencionassem essa gritante incoerência, 
aliás muito conhecida na África, onde, até pouco tempo atrás, a ausência do trabalho 
mórmon era comprometedora e bastante notada. Durante grande parte da conturbada 
existência dessa igreja, seus esforços missionários achavam-se limitados às raças que, 
segundo ensinavam Joseph Smith e Brigham Young, possuíam a qualificação 
necessária. Vendo-a praticar tal discriminação racial, ninguém pode levar a sério sua 
afirmação de que é a igreja de Cristo restaurada. 

Os crentes que não estão informados sobre a verdadeira natureza dos ensinos 
dessa seita podem até defender seus conhecidos mórmons, que lhes parecem pessoas 
sinceras, boas, espirituais e de vida irrepreensível. Falam do maravilhoso trabalho de 
assistência aos necessitados desenvolvido por eles; elogiam sua operosidade e sucesso 
administrativo. Também reconhecemos tais valores, que consideramos uma grande 
contribuição para a sociedade. Isso nós não criticamos. Mas o fato de alguém possuir 
essas virtudes por si só não o torna cristão. Satanás fica muito satisfeito quando seus 
seguidores se apresentam com uma bela fachada. Essas virtudes, repetimos, não têm 
valor algum no que diz respeito a ser aceito por Deus, se o indivíduo não se curvar às 
revelações que Deus faz acerca de seu Filho, Jesus Cristo. "Essas atitudes, na ver-
dade, são fruto da experiência cristã, e se o crente não as demonstrar em sua vida, 
não está realizando o propósito de Deus para ele." (Gordon R. Fraser, Is Morrnonism 
Christian? — O Mormonismo é cristão?) 

Observaremos apenas que certas técnicas de trabalho proselitista são comuns a 
todas elas. Será bom mencionar as principais. 



110 
 

1.  Eles não se identificam pelo nome com que são popularmente conhecidos 
(Testemunhas de Jeová, Mórmons, Swedenborguianismo). Preferem títulos como 
Santos dos Últimos Dias, Estudantes da Bíblia e Igreja da Nova Jerusalém. Ge-
ralmente só revelam sua origem histórica depois que o interessado já está sendo 
doutrinado. 

2.  Muitas seitas não colocam identificação em suas publicações, e por isso às 
vezes é difícil reconhecer a procedência de determinada literatura, devido à 
semelhança da terminologia usada na exposição de seus ensinos. 

3.  Em seus cultos públicos, também, os missionários raramente se identificam 
dando o nome do grupo a que pertencem. Os Adventistas do Sétimo Dia, 
principalmente, adotam essa prática, embora não sejam uma seita não-cristã. Mas o 
fato de muitos deles relutarem em se dar a conhecer, demonstra que alguns dos seus 
métodos de proselitismo são desagregadores. Parte da liderança adventista repudia 
tais métodos, mas apesar disso, alguns continuam a empregá-los nos campos 
missionários. 

4.  Todas as grandes seitas citam bastante a Bíblia, quase sempre fora de 
contexto. As Testemunhas de Jeová, por exemplo, chegam a oferecer exemplares de 
sua versão própria para "interpretar melhor as Escrituras". (Os mórmons também pos-
suem sua "versão inspirada".) 

5.  Quando insistimos em que eles definam seu conceito de certas doutrinas 
históricas como a Trindade, a Divindade de Jesus Cristo e a salvação pela graça, eles 
as negam. 

6.  Durante grandes campanhas evangelísticas, como a de Billy Graham, por 
exemplo, eles procuram fazer o acompanhamento e discipulado dos novos convertidos. 
Já fizeram isso na Inglaterra e em outros lugares. Os Mórmons e Testemunhas de 
Jeová são especialistas nessa tática. Alguns deles até já foram vistos em salas de 
acompanhamento, após o apelo evangelístico, para tentar um trabalho de proselitismo 
junto aos decididos. 

São essas, então, algumas das características dos métodos empregados pelas 
principais seitas nos campos missionários. Não há dúvida de que elas estão 
alcançando muito sucesso e de que a igreja cristã precisa se levantar e enfrentar o 
problema enquanto ainda é tempo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



111 
 

____10____ 
O JESUS 

DAS SEITAS 
 
Desde os primórdios do Cristianismo, tanto os primeiros apóstolos e discípulos, 

como todos os seguidores de Cristo vêm enfrentando o problema da distorção da 
revelação que Deus deu ao homem através da pessoa de Jesus Cristo. E não apenas 
os ensinos de Cristo têm sido distorcidos, mas, também, o que é pior; sua pessoa tem 
sido apresentada de forma errada. E claro que se a doutrina de Cristo, isto é, de sua 
pessoa, natureza e obra, for distorcida, a ponto de alterar a identidade do doador da 
vida, então a vida que ele veio trazer ao homem é da mesma forma negada. E é 
precisamente nesse aspecto que, hoje, temos diante de nós o fenômeno que o apóstolo 
Paulo menciona em 2 Coríntios 11.4, e que ele chama de "um outro Jesus". 

 
A Natureza do Outro Jesus 
Os fatos acerca da pessoa e da obra de Cristo constituem o alicerce da fé cristã. 

Se forem desvirtuados e interpretados fora de seu contexto, tornando-se o oposto de 
sua configuração bíblica, toda a mensagem do evangelho sofre uma alteração radical. 
Assim seu valor é reduzido. O apóstolo Paulo percebeu isso claramente, como também 
João e Judas. Por essa razão, eles insistem em que se mantenha a identidade e o mi-
nistério do Jesus histórico, em contraste com as falsificações de sua pessoa, que já 
começavam a surgir em seus dias. 

O "outro" Jesus das falsas seitas daquele tempo (gnosticismo e galacianismo) 
constituía uma ameaça às igrejas de Colossos, Éfeso e Creta. Daí as veementes 
censuras e advertências contidas nas cartas de 1 João, Gaiatas e Colossenses. 

Rara compreender melhor como podemos aplicar esses textos em nossos dias, 
vamos examinar facetas desse "outro Jesus" sobre o qual a Bíblia tanto nos adverte. 
Assim entenderemos bem toda essa questão. 

 
1. O Jesus da Ciência Cristã 
Como já mencionamos, a estrutura teológica da Ciência Cristã não passa de 

uma versão moderna do gnosticismo, da qual a Sr.a Eddy veio a ser o arauto no século 
XX. E ela diz o seguinte acerca do seu Jesus: 

"O cristão que crê no primeiro mandamento só pode ser monoteísta. Assim ele 
realmente concorda com a crença dos judeus em apenas um Deus, e não reconhece a 
Jesus Cristo como sendo Deus, como o próprio Jesus Cristo declarou, mas como Filho 
de Deus". (Ciência e Saúde — Com a Chave das Escrituras.) 

E para que ninguém entendesse erradamente o que ela queria dizer, explicitou 
ainda mais seu ponto de vista: 

"O Cristo espiritual era infalível; Jesus, sendo um homem de carne e osso, não 
era o Cristo". (Miscellaneous Writings — Obras miscelâneas.) 

Ora, lendo atentamente o capítulo 16 de Mateus, vemos que Jesus acatou a 
confissão feita por Pedro de que ele era o Cristo, o Filho de Deus vivo. Por outro lado, 
seria tolice defender a idéia de que ele não possuía um corpo de carne e osso, já que o 
Novo Testamento revela que ele nasceu de uma mulher, achava-se sujeito às mesmas 
limitações da natureza a que nós estamos sujeitos, a não ser pelo pecado, e que sofreu 
morte física, na cruz, em nosso lugar. O Jesus que a Sr.a Eddy apresenta é um 
princípio ou ideal divino, que seria inerente a todos os homens, e do qual Jesus seria a 
manifestação suprema. Como ela negava a existência do universo material, negava 



112 
 

também a realidade da carne e do sangue. 
Afirmava que o mundo físico era apenas uma ilusão da mente mortal. Conclui-

se daí que nem Cristo nem homem algum possui um verdadeiro corpo de carne e osso. 
Para ela, portanto, Jesus não veio em carne. 

Em relação a essa questão, entendemos melhor as palavras do apóstolo João, 
quando ele diz: 

"Todo espírito que confessa que Jesus Cristo veio em carne é de Deus; e todo 
espírito que não confessa a Jesus não procede de Deus; pelo contrário, este é o 
espírito do anticristo, a respeito do qual tendes ouvido que vem, e presentemente já 
está no mundo". (1 Jo 4.2b,3.) 

Então essas palavras se aplicam perfeitamente ao Jesus da Ciência Cristã e à 
sua profetisa, a Sr.a Eddy. 

"Quem é o mentiroso senão aquele que nega que Jesus é o Cristo? Este é o 
anticristo, o que nega o Pai e o Filho." (1 Jo 2.22.) 

Creio não ser preciso ressaltar mais esse ponto. Está bem evidente que o "outro" 
Jesus da Ciência Cristã é um Jesus gnóstico, uma idéia, um princípio, mas não o 
Deus encarnado (Jo 1.14; Is 7.14; Mt 1.23). Portanto, embora os cientistas cristãos e a 
Sr.a Eddy ralem de Jesus e o citem em suas publicações, o Cristo deles não é igual ao 
da Bíblia. Trata-se de uma falsificação muito bem feita, acerca da qual o Espírito 
Santo já advertiu claramente a igreja. 

 
2. O Jesus das Testemunhas de Jeová 
"As Escrituras verdadeiras podiam falar e falam do Filho de Deus, o verbo, como 

"um deus". Ele é "poderoso deus", mas não o Deus Todo-Poderoso, que é Jeová." (Is 
9.6.) (A Verdade vos Tornará Livres.) 

O Jesus das Testemunhas de Jeová, então, é um anjo que se tornou homem. É 
um deus, mas não o Deus Filho, a segunda pessoa da Santíssima Trindade. 
(Raciocínios à Base das Escrituras, p. 219.) 

Como já demonstramos amplamente em nossa análise das Testemunhas de 
Jeová, a Bíblia refuta esse ensino e nega taxativamente a cristologia da Torre de Vigia, 
pois ensina que Jesus Cristo é o Verbo, o Deus unigênito (Jo 1.18, no grego), e nada 
menos que o grande "Eu Sou" de Êxodo 3.14 (comparar com João 8.58). É também o 
Primeiro e o Último, citado no Apocalipse e em Isaías, conhecido por todos os que 
estudam bem as Escrituras. (Comparar Apocalipse 1.16,17 com Isaías 44.6.) 

Como o Cristo da Sr.a Eddy é uma idéia abstrata e o das Testemunhas de Jeová 
é um segundo deus, originariamente um anjo, ambos se encaixam na descrição feita 
por Paulo de um "outro" Jesus. 

 
3. O Jesus dos Mórmons 
Jesus, que segundo eles, antes de encarnar-se era o espírito-irmão de Lúcifer, 

fora polígamo, tendo sido casado com as Marias e com Marta. Por sua fidelidade, 
recebera o prêmio de governar esta terra. (Veja, no vol. II de "O Império da Seitas", a 
sessão sobre o mormonismo.) 

Em sua epístola aos Gaiatas, Paulo afirma que "Deus é um'* (3.20). Além disso, 
há inúmeras passagens no Velho Testamento, que aliás mencionamos em nosso 
estudo dos Mórmons (vol. II), que demonstram como é falsa a idéia da multiplicidade 
de deuses, bem como a de que o homem possa aspirar alcançar qualquer grau de 
divindade. Quanto à teoria de que Jesus fosse polígamo e irmão de Lúcifer, não preci-
samos tecer maiores comentários sobre o assunto. 

Existem muitas razões por que precisamos ter estudos como este, mas vamos 
buscar na Bíblia os motivos básicos. Acreditamos que, na Palavra de Deus, que é a 
fonte da nossa crença, encontraremos as evidências de que é da vontade do Senhor 



113 
 

que façamos a defesa dessa fé. 
Vamos começar lembrando que Jesus Cristo e seus apóstolos estavam sempre 

advertindo seus ouvintes e leitores com relação a falsos profetas e mestres. 
Como dissemos no primeiro capítulo deste livro, no evangelho de Mateus, 

capítulo 7, Cristo faz uma advertência bem definida (vv. 15-23). 
Nesse texto, ele fez revelações muito importantes. Ele nos advertiu de que 

haveria falsos profetas, que se apresentariam vestidos com pele de ovelhas, mas com 
um espírito, uma natureza interior de lobos (v. 15). Ensinou também que poderíamos 
reconhecê-los por seus frutos. Revelou-nos ainda que eles profetizariam, expeliriam 
demônios e fariam milagres; tudo em nome de Jesus (v. 16,22). E sabendo que eles 
fariam todas essas coisas, o Senhor conclui: "Então lhes direi explicitamente: Nunca 
vos conheci... os que praticais a iniqüidade". (V. 23.) 

Mais adiante, no capítulo 24 de Mateus, o Senhor completa sua informação 
acerca deles quando fala de sua segunda vinda. Diz ele: "Porque surgirão falsos cristos 
e falsos profetas operando grandes sinais e prodígios para enganar, se possível, os 
próprios eleitos". (V. 24.) 

Portanto, são bem claras as razões por que devemos responder a essas pessoas 
e mesmo evangelizá-las. A igreja tem de fazê-lo porque o Senhor e seus apóstolos o 
ordenaram. Embora essa prática seja impopular, todo cristão verdadeiro precisa estar 
seriamente envolvido nela, se não por outra razão, pelo menos por obediência ao 
Senhor. 

Não há dúvida de que se nossa mãe, esposa, filhos, ou mesmo nossa pátria 
fossem atacados ou difamados, procuraríamos defendê-los a qualquer custo, impelido 
pelo nosso amor por eles. Quanto mais, então, o amor que temos por nosso Redentor 
deve inspirar-nos a defender a ele e ao evangelho! 

O Jesus das seitas é uma caricatura do Deus encarnado apresentado no Novo 
Testamento. Além do imperativo de evangelizar os que se acham envolvidos pelas 
seitas, temos a necessidade de responder a "todo aquele que vos pedir razão da 
esperança que há em vós" (1 Pe 3.15). Essa esperança é o Jesus da teologia e da 
história bíblicas. Assim que enxergamos claramente a verdadeira natureza do Jesus 
das seitas, será fácil desempenharmos nosso dever com fidelidade, e, contrastando-o 
com a Bíblia, desmascarar, perante todos, não somente a ele, mas ao seu inventor. 
Podemos resumir tudo citando a grave advertência de Jesus, que disse incisivamente: 
"Vede que vo-lo tenho predito". (Mt 24.25.) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 
 

____11____ 
A EVANGELIZAÇÃO 

DAS SEITAS 
 

Existem muitos crentes hoje, tanto da classe pastoral como da liderança leiga, 
que estão repensando o conceito de evangelização e de sua importância, se não para 
toda a igreja, pelo menos para si mesmos. Um número cada vez maior de crentes está 
começando a pensar mais em termos de evangelismo pessoal, em vez de evangelização 
de massa. É que, desde os primórdios do Cristianismo, o trabalho evangelístico bem-
sucedido e de resultados mais duradouros, é o evangelismo pessoal. Embora seja fato 
que os grandes evangelistas conseguem atrair multidões de ouvintes, é verdade 
também que existe necessidade do chamado "contato pessoal". Um exemplo disso é o 
fato de que Billy Granam, por diversas vezes, tentou suprimir de seu programa de 
rádio "Hora da Decisão", a conhecida frase de encerramento: "Deus o abençoe muito", 
mas não o conseguiu, porque os ouvintes, apesar de constituírem um grupo imenso, 
gostam da sensação de relacionamento pessoal que a expressão lhes proporciona. 

Todas essas idéias nos levam a considerar uma questão de grande importância. 
O que é evangelismo? Seria apenas reuniões de massa, onde as conversões a Cristo 
acontecem por atacado? Ou quem sabe não seria função das igrejas promoverem uma 
ou duas semanas de conferências evangelísticas ou avivalistas por ano? Quando 
falamos em evangelismo, será que nos referimos principalmente à pregação pelo rádio 
e pela televisão? Ou estará ele associado a todas essas formas de comunicação do 
evangelho, e, ao mesmo tempo, a nenhuma delas? Será que o evangelismo deveria ser 
basicamente pessoal ou individual (cada crente sentindo a responsabilidade de 
evangelizar o seu próximo), constituindo então a raiz da qual se alimentaria a árvore 
do evangelismo eclesiástico, e de massas, seja em cruzadas ou em pregações pelo 
rádio e tevê? Para responder a essas perguntas e enxergar na perspectiva correta a 
evangelização das seitas não-cristãs, vamos analisar atentamente o padrão 
estabelecido no Novo Testamento. 

As observações e técnicas que apresentamos a seguir são muito proveitosas, se 
utilizadas num genuíno esforço cristão para evangelizar os adeptos das seitas; não 
como uma panacéia, mas como um método seguro de levá-los a uma fé pessoal em 
Jesus Cristo. Aliás, esse é o objetivo certo de qualquer esforço evangelístico, em 
qualquer época. 

 
1. O Elemento Humano 
Um dos primeiros pensamentos que se apresentam ao crente que tenta 

evangelizar algum adepto de uma seita é o de que esse indivíduo pertence a uma 
"raça" especial, imune às técnicas de evangelismo empregadas, além de bom 
conhecedor da Bíblia, preparado para confundir o crente comum, quando não 
doutriná-lo. Trata-se de uma forte barreira psicológica, que existe na mente de muitos 
crentes. 

Embora haja alguns traços de verdade nessa imagem, o feto é que nós a criamos 
com base em alguma experiência anterior, direta ou indireta, com o simpatizante da 
seita, na qual não nos saímos muito bem. Muitas vezes somos derrotados, nos sen-
timos frustrados e envergonhados. De modo geral, isso nos deixa reticentes, com 
receio de que a situação se repita. 

A outra explicação para esse fenômeno é o temor de permitir que tais indivíduos 



115 
 

entrem em nossa casa, receio aparentemente gerado pelo ensino de 2 João 10: 
"Se alguém vem ter convosco e não traz esta doutrina, não o recebais em casa, 

nem lhes deis as boas-vindas". 
Muitos pastores têm instruído suas ovelhas no sentido de não abrirem a porta 

de sua casa aos partidários dessas seitas, com base nessa passagem e em outros 
textos que tiram de contexto. O procedimento correto seria convidá-los a entrar e, se-
guindo a tradição do evangelismo cristão, apresentar-lhes a mensagem de Cristo. Não 
há nada na Bíblia que nos exima de nossa responsabilidade como embaixadores de 
Cristo, e as seitas não constituem uma categoria especial para o evangelismo. 

Provavelmente estamos certos ao supor que a maioria dos membros das seitas 
possui um conhecimento prático da Bíblia. Muitos deles são bastante diligentes no 
estudo dela e da literatura de seu grupo. E talvez seja verdade também que os mais 
doutrinados parecem imunes à pregação do evangelho e à defesa que fazemos dele 
(quando necessário). Mas absolutamente não constituem espécimes raros em cuja 
presença o crente seja forçado a calar-se e o Espírito Santo fique sem poder algum. É 
um grave erro pensar assim, e todo crente consciente deve afastar essa idéia de sua 
mente. 

Precisamos manter na lembrança que eles são almas preciosas, pelas quais 
Jesus Cristo se sacrificou; que são seres humanos com lar, família, amigos, emoções, 
problemas, sonhos, temores e frustrações como todos os outros. Eles são especiais 
apenas no sentido em que se consideram "profundamente religiosos", e por causa 
dessa noção são dos mais difíceis de ser alcançados pelo evangelho de Cristo. 

Ao abordar o problema do evangelismo de seitas, deve ser lembrado que os seus 
membros, em seus respectivos sistemas de teologia, são quase sempre por natureza 
dependentes de suas formas, ou cerimônias, rituais, boas obras, uma vida correta ou 
auto-sacrifício como um meio de agradar a Deus e obter a justificação. 
Fundamentalmente então, a seita é uma forma de auto-salvação, enfatizando 
libertação do pecado através do esforço humano ou mérito em cooperação com o 
conceito que eles têm da personalidade da deidade. 

O cristão deve então, diante deste fato, mostrar com base na Bíblia (desde que a 
maioria das seitas reconhecem sua autoridade, ou pelo menos em parte o fazem), o 
absurdo da auto-justificação, justiça ou esforço humano como um meio de se obter a 
redenção. Deveríamos sempre lembrar que arrependimento, expiação, regeneração, 
ressurreição e retribuição no sentido bíblico raramente faz parte do vocabulário do 
adepto de 

uma seita, e nunca de sua experiência pessoal. O cristão deve definir, aplicar e 
defender os significados históricos desses termos antes de ser possível proclamar 
efetivamente o evangelho. Numa palavra, deve-se começar pelo início, repetir, enfatizar 
e repetir. Isto é semear a semente que um dia, somente pela graça de Deus, produzirá 
frutos para a vida eterna. 

De modo geral, as pessoas que se agregam às seitas possuem uma estrutura 
psicológica que faz delas vítimas de uma ilusão de grandeza, muitas vezes aliada a um 
obstinado sentimento de orgulho pessoal. Esse sentimento contribui para criar neles a 
ilusão de que possuem a verdadeira fé salvadora, e de que são os guardiões e 
defensores da única verdade sagrada e os ministradores da revelação divina para a 
humanidade que se acha emaranhada num Cristianismo que foi deturpado por 
teólogos e filósofos e, portanto, precisa ser restaurado por meio dos esforços deles. 

Em minha experiência, tenho percebido que quase todos adotam a tese de que 
no fim, o grupo deles derrotará todos os seus adversários, herdará o reino eterno e 
terá a satisfação de ver seus inimigos sendo atormentados ou então destruídos. Esse 
tipo de indivíduo apega-se à ilusão de que em breve será guindado a uma posição de 
majestade ou de grandeza que, associada aos seus conceitos acerca de sua capacidade 



116 
 

pessoal e supostos méritos perante Deus, resulta numa alucinação coletiva, cercada 
de terríveis trevas espirituais. 

A primeira reação do adepto da seita é colocar-se na defensiva. Eles se acham 
bem cientes da falta de união e amor fraternal que caracterizam muitos movimentos 
ditos evangélicos. Pelo que sabem, os evangélicos só se unem para fazer oposição a 
eles. Assim, procuram ressaltar as várias divisões nos círculos do cristianismo 
ortodoxo, isso sem mencionar a falta de clareza no que diz respeito às doutrinas 
básicas da fé cristã. E nunca se cansam de dizer: "Nós, pelo menos, somos unidos. 
Vocês estão divididos, até mesmo em seus próprios grupos". Esse tipo de acusação 
fere profundamente o cristão verdadeiro. Para responder a ela, vamos inicialmente 
reconhecer que de fato há divergências de opinião, mas elas giram em torno de 
questões de menor importância; em seguida iremos salientar que nos achamos 
fortemente unidos nas doutrinas fundamentais do evangelho, que todas as seitas 
negam, de uma forma ou de outra. 

O crente precisa estar sempre lembrado de que os mais instruídos dentre eles 
podem constituir-se em oponentes dificílimos, pois gostam de citar textos, modificar 
termos e fazer interpretações distorcidas dos textos que apresentarmos. Devemos 
estar sempre vigilantes para não sermos levados a concordar com algo que eles 
poderão dizer, mas que, mais adiante, utilizarão para contra-argumentar, em 
detrimento do evangelho e de nosso testemunho pessoal. 

 
2.  Bases Comuns 
Antes de tentar evangelizar um adepto de uma seita, o crente deve, sempre que 

possível, procurar uma base comum entre ambos (de preferência a autoridade e 
inspiração das Escrituras, ou o caráter de Deus), e continuar a conversa a partir daí. 

Tenho de insistir na necessidade de iniciarmos sempre de uma base comum, se 
é que desejamos conduzir de forma positiva a evangelização das seitas. Se não 
tivermos um ponto de partida comum, uma base em que os dois estão de acordo, a 
conversa terminará transformando-se em discussão, com acusações de ambos os 
lados, amarguras, e assim se fecharão as portas para novas conversas, e a alma 
daquela pessoa se perderá. Portanto uma atitude amistosa, uma manifestação franca 
e sincera de amor cristão, e a disposição de debater pontos de divergência muito 
contribuirão para afastar qualquer atitude de suspeita que o outro possa abrigar, e 
criar boas oportunidades para um testemunho eficaz e proveitoso. 

Durante todo o tempo, o crente deve orar muito. Sempre que possível, deve orar 
também na presença do adepto da seita e orar com ele, para que este, pelas orações 
que ouve, possa perceber que, pela nossa fé em Jesus Cristo, gozamos de um 
relacionamento com aquele que é o Pai dos espíritos e nosso Pai. 

 
3.  Semeadura Subliminar 
A indústria da publicidade nos Estados Unidos é a pioneira em estudos sobre a 

motivação. Foram eles que nos ensinaram que é possível implantar-se uma idéia na 
mente de um indivíduo sem passar pelo seu nível de consciência, isto é, sem que ele 
esteja consciente disso. E de fato eles têm conseguido fazer registros mentais no 
público, exercendo uma enorme influência sobre nossos pensamentos e atos. As 
vinhetas publicitárias tocadas no rádio ou exibidas na televisão estão constantemente 
levando as pessoas a adquirirem os produtos anunciados. 

Os crentes que desejam evangelizar discípulos das seitas heréticas podem tirar 
proveito desse tipo de descoberta no campo da sugestão subliminar, com resultados 
notáveis. 

Estou plenamente convicto de que a Palavra de Deus e a oração dirigida ao Pai 
através do Espírito, constituem a mais poderosa força motivadora do universo. E nós 



117 
 

podemos lançar mão dela, de forma subliminar, para a evangelização desses 
indivíduos, implantando sementes de idéias acerca do evangelho de Cristo, e até o 
próprio evangelho. Vou explicar como se pode fazer isso, narrando experiências 
pessoais. 

As Testemunhas de Jeová são os mais ativos e ardorosos pregadores dentre as 
seitas. Toda vez que alguns deles me visitavam, empregava com sucesso as medidas 
que descrevo a seguir. 

Eu convidava o pessoal da Torre de Vigia para entrar em minha casa, mas antes 
que eles começassem a falar de suas publicações, eu dizia que nunca conversava 
sobre a Bíblia ou sobre religião sem antes orar. E todos concordavam com a sugestão 
feita. Então, imediatamente, abaixava a cabeça e orava, dirigindo-me ao Senhor como 
"Deus Jeová". Todas as vezes que tratamos com as Testemunhas de Jeová, precisamos 
ter o cuidado de referir-nos a Deus como Jeová, senão eles não orarão, nem inclinarão 
a cabeça. Ficarão a admirar os bibelôs e outros objetos ornamentais da sala, ou a 
folhear a Bíblia, a abrir as pastas, ou a fazer outras coisas esperando que terminemos 
a oração. Se o leitor quiser saber como tomei conhecimento disso, devo confessar que 
algumas vezes abria os olhos. 

Quando mencionamos o nome "Jeová", a maioria deles também logo abaixa a 
cabeça. Assim que terminamos de orar, iniciamos de imediato a conversa, não lhes 
dando tempo de orar também. Dizemos mais ou menos o seguinte: 

"Sobre o que desejavam mesmo falar?" 
Depois de conversar durante algum tempo e de ouvir o máximo que suportava 

das doutrinas do "pastor" Russell, mencionava para eles que a hora já ia adiantada, e 
sugeria que encerrássemos com uma palavra de oração. Imediatamente inclinava a 
cabeça e orava de novo. Falta-me explicar que, todas as vezes que orava, para iniciar 
ou encerrar a visita, praticamente pregava o evangelho para eles, ressaltando a 
divindade de Cristo, sua morte para remissão de nossos pecados, a certeza de que 
temos a vida eterna, pela fé nele, no presente, e que obtemos a salvação apenas pela 
graça, independente de obras. Citava bastante as Escrituras, na verdade pregava um 
pequeno sermão de três minutos. Dessa forma, estava implantando na mente deles a 
verdade do evangelho de Jesus Cristo. E tudo isso, felizmente, sem ser interrompido. 
O fato é que nenhum deles, nem mesmo o mais ardoroso seguidor do "pastor" Russell, 
ou de Joseph Smith e Brigham Young pode interromper uma oração. Tenho observado 
que essa técnica produz um tremendo impacto sobre as Testemunhas de Jeová ou 
membros de outras seitas. É que, pelo menos durante seis minutos, temos a 
oportunidade de apresentar-lhes a mensagem de Jesus Cristo sem ser interrompido. 

Devemos lembrar que a Palavra de Deus não voltará para ele vazia, "mas fará o 
que me apraz, e prosperará naquilo para que a designei" (Is 55.11). 

Como sabemos, os seguidores das seitas possuem seu vocabulário particular. 
Por isso, é necessário que o crente faça uma definição acurada dos termos que usa ao 
falar de sua conversão, o que ela significa e quais os seus efeitos sobre seu espírito e 
mente. Este é o único argumento que não tem resposta: uma vida transformada, 
corretamente alicerçada na autoridade das Escrituras, motivada pelo amor a Deus e 
ao próximo. Alguns dos termos básicos que o crente precisa definir bem são: novo 
nascimento, justificação, expiação, a divindade de Cristo e sua ressurreição, perdão, 
graça e fé. É imprescindível que se fale também acerca do castigo eterno, pois foi para 
salvar-nos dele que Cristo morreu. 

 
5. O Segredo da Paciência 
Um dos aspectos mais importantes na evangelização das seitas é a paciência 

que se deve ter com seus seguidores. Todos os que já realizaram esse tipo de trabalho 
sabem que ele exige do crente muita compreensão e graça. Muitas vezes o adepto da 



118 
 

seita (principalmente os Mórmons e Testemunhas de Jeová) irritam o crente, tentando 
fazer com que perca a calma, justificando assim seus argumentos. 

Se uma pessoa fosse atacada e duramente agredida por um cego enfurecido, 
provavelmente, não somente o perdoaria, mas teria paciência e compreensão para 
chegar a amá-lo, a despeito da atitude dele. Afinal, tanto a razão como a lógica 
argumentam que, sendo cego, num certo sentido, ele não é responsável por suas 
ações. 

Definida a questão de que o veneno das seitas só pode ser neutralizado 
eficazmente com o antídoto da sã doutrina, o passo seguinte é "vacinar" todos os 
crentes contra os ensinamentos delas. Encontramos a solução nas próprias páginas 
da Palavra de Deus. E preciso que os crentes estudem 2 Timóteo 2.15; que os pastores 
e professores ensinem 1 Timóteo 4.1, e que haja a disposição de se começar dos 
preceitos básicos da doutrina, como Cristo, depois de ressuscitado, instruiu os 
discípulos que duvidavam. Precisamos rever as razoes por que os cristãos crêem 
nesses preceitos. Recomendamos que se faça um estudo intensivo, principalmente das 
seguintes doutrinas: a inspiração das Escrituras, Trindade, Divindade de Cristo, 
pessoa e obra do Espírito Santo, expiação, justificação pela fé, obras, a ressurreição 
corporal de Cristo, e a ressurreição do homem. 

Todo mundo sabe que, para o antídoto de um veneno atuar eficazmente, tem de 
ser ministrado na hora certa e com a dosagem receitada por um médico competente. 
Assim também deve ser com a doutrina cristã. Ela não deve ser ensinada de maneira 
árida, como se faz muitas vezes. Temos de ministrá-la em pequenas doses, durante 
um longo período de tempo. E o tratamento precisa ser iniciado imediatamente, a 
partir das classes de crianças da escola dominical até nos seminários, quando 
necessário. 

A igreja cristã precisa entender, enquanto ainda há tempo, que o ensino da sã 
doutrina não implica obrigatoriamente numa ortodoxia morta. Quando entendemos 
corretamente a instrução doutrinária e sua aplicação na prática, elas constituem 
gigantescas pilastras de verdade sobre as quais nossa fé se assenta. Os grandes 
líderes e obreiros cristãos que têm surgido através dos séculos pregando o evangelho 
da graça são pessoas formadas nesse conhecimento. 

A evangelização dos seguidores das seitas é tarefa da igreja de Cristo, da qual 
todo cristão é membro, sendo parte integrante do corpo de Cristo. Enquanto não 
reconhecemos isso, e os pastores e líderes não insistirem com os cristãos para que 
resistam aos atrativos de Hollywood, parem de adorar esse grande deus que é a 
televisão, e passem a fazer visitas de casa em casa, anunciando a um mundo perdido 
a boa-nova do amor de Deus em Jesus Cristo, a evangelização das seitas continuará 
sendo uma das grandes falhas da igreja cristã de nossos dias. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



119 
 

____12____ 
RECUPERANDO O 

TERRENO PERDIDO 
 

Na coleção O Império das Seitas, apresentamos um estudo e análise das 
principais seitas não-cristãs, à luz do ensino da Palavra de Deus. Elas têm sido um 
constante desafio ao trabalho missionário da igreja de Cristo. Todos os grupos que 
analisamos são, reconhecidamente, adversários do cristianismo histórico. Então a 
pergunta que logo nos ocorre é: "Que medidas a igreja pode tomar, tanto nas alas 
ecumênicas, como nas independentes, para enfrentar esse problema que são as seitas 
modernas?4' 

Tenho a firme convicção de que, se a igreja adotasse as sugestões que damos a 
seguir e as pusesse em prática imediatamente, iria ter em mãos a solução para esse 
problema que cresce a cada dia. 

 
Primeiro Projeto: Coletar e Organizar Dados 
Se quisermos oferecer a pastores, missionários, leigos ou estudantes qualquer 

tipo de informação sobre as seitas, temos de fazer um cuidadoso estudo da origem e 
das doutrinas de cada uma delas. Já descobrimos que a maioria dos adeptos das 
seitas está disposta a ouvir o que temos a dizer-lhe, principalmente se o que dizemos 
contradiz os ensinamentos que recebeu, e desde que os fatos apresentados sejam bem 
corretos e dignos de crédito. Temos visto inúmeros Mórmons e Testemunhas de Jeová, 
por exemplo, resolverem fazer um segundo exame de sua religião após um contato 
com crentes que estudaram bem a questão. 

Em segundo lugar, é preciso analisar os dados estatísticos relacionados com o 
crescimento e desenvolvimento das seitas, para apontarmos as áreas de maior 
crescimento e analisar os fatores que contribuíram para ele em contraste com aquelas 
regiões onde ele não aconteceu. 

Ainda outro recurso que poderá ser utilizado é estar atento a anúncios de 
jornais e revistas dos principais centros urbanos do mundo (os principais alvos das 
grandes seitas), para se ficar a par de atividades delas, tais como convenções, 
conferências missionárias, pregações especiais, etc. Para que um projeto de pesquisa 
dessa magnitude e amplitude alcance seus fins, precisa da cooperação de todos os 
grupos evangélicos interessados, contribuindo com informações dessa ordem bem 
como com suporte financeiro. 

 
Segundo Projeto: Literatura Especializada 
Assim como a função do primeiro projeto seria coletar, organizar e condensar 

dados e informações úteis, o segundo projeto seria uma espécie de passo seguinte. 
Falamos da publicação e distribuição desse material em escala internacional, inclusive 
com a tradução dele. Como bem sabem todos os missionários, o valor de folhetos, 
panfletos e livros publicados e distribuídos largamente nos Estados Unidos e em 
países onde as seitas estão crescendo com grande rapidez, seria de valor inestimável. 

Na América do Sul — onde as Testemunhas de Jeová e os Mórmons vêm 
crescendo consideravelmente em número e em influência — além das seitas 
espiritualistas e animistas naturais da região, pesquisas preliminares indicam que 
quase noventa por cento dos indivíduos consultados não apenas desejam literatura 
que os auxilie a refutar e evangelizar os adeptos das seitas, mas também as solicitam 
com urgência. 



120 
 

 
Terceiro Projeto: Reavaliação da Educação 
Desde que a cerca de duzentos anos, a atividade cristã missionária passou a ser 

realizada de forma mais ordenada, a pregação do evangelho vem enfrentando muitos 
problemas. O que mais tem contribuído para perturbar a obra de missões são as 
barreiras de língua, cultura, raça, nacionalismo militante e a concorrência entre 
missionários de linhas confessionais diferentes. 

Para piorar a situação, algumas das principais seitas não-cristãs, como o 
Islamismo, o Budismo, o Hinduísmo, o Taoísmo, Xintoísmo, etc, fazem forte oposição 
aos missionários cristãos» de modo que em muitas regiões o evangelho tem avanço 
muito lento, e em algumas quase não é reconhecido. 

E além de tudo, como já mencionei, aparecem as seitas heréticas originárias dos 
Estados Unidos, muitas das quais já estão estabelecidas em todo o mundo. Alguns 
desses movimentos estão conseguindo ganhar adeptos em campos já trabalhados por 
outros, obtendo enorme sucesso. Utilizando os mesmos métodos empregados pela 
igreja primitiva, elas procuram observar os padrões de cultura dos povos que estão 
catequizando, oferecem publicações na língua deles, e de um modo ou de outro, pro-
curam sempre dar grande ênfase à Bíblia. Em muitos casos, pregam abstinência de 
álcool, fumo, bem como de outras práticas que chamam de mundanas ou 
pecaminosas. 

É interessante observar que inicialmente eles procuram sempre os cristãos. 
Raramente tentam pregar aos que ainda não foram evangelizados, que deveriam ser o 
principal interesse de um genuíno programa missionário. 

As seitas estão sempre dando ênfase à Bíblia, mas a despeito dessa atitude, 
todas elas, sem exceção, se apresentam como infalíveis intérpretes da Palavra de 
Deus. Tal dogmatismo só é igualado pelo dos teólogos jesuítas. Em vez de 
apresentarem a Bíblia como uma infalível regra de fé e prática, eles a relegam a um 
segundo plano. E fazem isso de maneira tão sutil, que o discípulo nem se apercebe 
que a principal fonte de autoridade de suas crenças não são as Escrituras, mas a 
interpretação que sua própria seita faz do texto bíblico. 

Embora os missionários e obreiros cristãos saibam disso muito bem, ao que 
parece, esse conhecimento ainda não chegou aos seminários, faculdades teológicas e 
institutos bíblicos. Aliás, nos Estados Unidos, menos de cinco por cento dessas 
instituições ministram cursos sobre religiões comparadas e seitas não-cristãs como 
matéria obrigatória em seus currículos. Esse descaso nos deixa abismados quando 
pensamos nas incursões que as seitas têm feito nas fileiras evangélicas. 

Com base no que temos visto no passado, podemos afirmar com segurança que 
nesta década, se todas as condições permanecerem inalteradas, as seitas deverão 
intensificar em três ou quatro vezes mais a sua atividade de propaganda. E a pergunta 
que fazemos é: Será que a igreja de Jesus Cristo irá erguer-se para fazer frente a isso, 
enquanto ainda é tempo? Ela precisa 

preparar-se para defender a afirmação escriturística, inspirada pelo Espírito 
Santo, de que só a Palavra de Deus "é inspirada por Deus e útil para o ensino, para a 
repreensão, para a correção, para a educação na justiça" (2 Tm 3.16). 

 
Quarto Projeto: Conferências Sobre as Seitas 
Nossa última sugestão para o projeto de se realizar um esforço unificado no 

objetivo de fazer frente ao desafio das seitas é promoverem-se séries de conferências 
focalizando exclusivamente essas religiões. Isso poderia ser feito nas igrejas, ou em 
escolas bíblicas e seminários, ou mesmo nos acampamentos de jovens, com preletores 
competentes. 

Essas conferências têm despertado grande interesse, já que nelas mostramos os 



121 
 

contrastes entre as seitas e o cristianismo histórico. Se as conduzirmos de maneira 
ordeira, acadêmica, sem contudo torná-las elitizadas, promovendo uma sessão de 
perguntas e respostas ao final de cada palestra, elas poderão atender a dois 
propósitos: ao mesmo tempo em que fazemos a exposição dos ensinos divergentes das 
seitas, fortalecemos a fé dos crentes nas grandes doutrinas fundamentais da fé cristã. 
Estou engajado nesse ministério há vários anos, sempre obtendo bons resultados. Mas 
ainda há muita coisa para se lazer. As Escrituras nos dizem: "Erguei os vossos olhos e 
vede os campos, pois já branquejam para a ceifa... mas os trabalhadores são poucos. 
Rogai, pois, ao Senhor da seara que mande trabalhadores para a sua seara". (Jo 4.35; 
Mt 9.37,38.) O Instituto Cristão de Pesquisas pode oferecer seminários com preletores 
especializados. Contudo a oferta ainda é pequena em relação à demanda, e precisamos 
atender a ela o mais breve possível. 

Concluindo então nossas observações, a caminhada para a recuperação não 
será nada fácil. Pelo contrário, será conturbada por problemas e conflitos. Mas se 
decidirmos encetá-la, veremos ao final, e mesmo durante o percurso, que muitos 
foram libertos das seitas, outros foram convencidos a não se unir a elas e outros ainda 
foram evangelizados e fortalecidos por um esforço positivo da igreja cristã de não 
apenas proclamar a mensagem da graça redentora, mas também defender os ensinos 
e as boas-novas de seu Salvador. Podemos obter muito sucesso nesse esforço de 
recuperar o terreno perdido, mas é preciso que comecemos logo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



122 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
 
REFERENCIAS GERAIS 
BERKHOF, Louis. Teologia Sistemática. Campinas, Luz Para o Caminho, 1990. 
BERKHOF, Louis. A História aos Doutrinas Cristãs. São Paulo, Publicações 

Evangélicas Selecionadas, 1992. 
ELWELL, Wilter, ed. Enciclopédia Histórica e Teológica da Igreja Cristã (em 3 

volumes). São Paulo, Edições Vida Nova, 1988. 
WALKER, Williston. História da Igreja Cristã. Rio de Janeiro, JUERP/ ASTE, 

várias edições. 
VAN BAALEN, Jan Kaarcl. O Caos das Seitas. São Paulo, Imprensa Batista 

Regular, 1986. 
LEITE FILHO, Tácito da Gama. Seitas do Nosso Tempo (coleção cm 5 volumes). 

Rio de Janeiro, JUERP, 1985-1991. 
SCHLESINGER, Hugo e Porto, Humberto. Crenças, Seitas e Símbolos. São Paulo, 

Edições Paulinas, 1983. 
GARDNER, Martin. Manias e Crendices em Nome da Ciência. São Paulo, IBRASA, 

1980. 
WOODROW, Alaín. As Novas Seitas. São Paulo, Edições Paulinas, 1979. 
CASTEX, C, Bernardo. Estudando a Bíblia com os Originais Hebreus e Gregos. 

São Paulo, se., 1965. 
ZEN-BUDISMO 
CONZE, Edward. Budismo, Sua Essência e Desenvolvimento. Rio de Janeiro, 

Civilização Brasileira, 1973. 
HUMPHREYS.Christmas. OZen-Budismo. Rio de Janeiro, Zahar Editores, 1977." 
SUZUKI, D. T. IntroduçãoaoZen-Budismo. Rio de Janeiro, Civilização 
Brasileira, 1961, e São Paulo, Editora Pensamento, 1969. 
RYOKAN, R. M. G- Textos Budistas e Zen-Budistas. São Paulo, Editora Cultrix, 

1967. 
 
ISLAMISMO 
HADDAD, Jamil Almansur. O que é hlanúsmo. São Paulo, Editora Bra-siliense, 

1982. 
WILLIAMS, John Alden. Isla-mismo. Rio de Janeiro, Zahar, 1964. 
RAHMAN, Fazlur. O hlanúsmo. Lisboa, Arcádia, 1966. 
DERMENGHEM, Émile. Maomé e a Tradição Jslamítica. Rio de Janeiro, Agir, 

1957. 
BLACHERE, Régis (tradutor). O Alcorão. São Paulo, Difel, 1969. 
CHALLITA, Mansor (tradutor). O Alcorão. Rio de Janeiro, Record, s.d. 
HAYEK, Samir ei (tradutor). Alcorão Sagrado. São Paulo, Tangará, 1977. 
FARES, Mohamcd Ahmad A. Islã-mismo: Mandamentos, Fundamentos. Curitiba, 

ed. do autor, 1985. 
FARES, Mohamed Ahmad A. Introdução ao Sagrado Alcorão. Curitiba, ed. do 

autor, 1986 
LOPES, Antônio Maria. Igreja e Islão em Diálogo. Cucujãcs (Portugal), Escola 

Tip. das Missões. 1967. 
PICKTHALL, Marmadurc. The Meaning ofThe Glorious Qu 'ran. Ka-rachi, Taj, s.d. 
SHAH, Idries. The Sufis. Anchor Books, New York, 1971. 
HAMIDULLAH, M. Introduction to Islam. Muhammad Ashraf, Kash-miri 

(Pakistan), 1979. 



123 
 

 
Livros Evangélicos 
McCURRY, Don & Glasser, Carol. A Cruz e a Mesquita. Patrocínio, Amigos de 

Ismael, 1983. 
SHEIKH, Bilquis. Atrevi-me a Chatnar-lhePai. Miami, Ed. Vida, 1981 
 
FRATERNIDADE ROSACRUZ 
VAN BAALEN, Jan Karel. O Caos das Seitas. São Paulo, Imprensa Batista 

Regular, 1986. 
HEINDEL, Max. Conceito Rosa-cruz do Cosmos. São Paulo, Fraternidade 

Rosacruz, s-d. 
 
RELIGIÕES ORIENTAIS 
 
Bibliografia Suplementar 
DOSSMANN, Daniel. A loga Diante da Bíblia. São Paulo, Ação Bíblica do Brasil, 

s.d. 
MAHARAJ, Rabi R. Morte de um Guru. São Paulo, Edições Vida Nova, 1990. 
MAYER, Jcan-François. Novas Seitas, umNovoExame. São Paulo, edições Loyola, 

1989. 
CLEMENTS, R. D. Deus e os Gu-rus. São Paulo, ABU Editora, 1980. 
 
Hinduísmo 
RENOU, Louis. Hinduísmo. Rio de Janeiro, Zahar Editores, 1964. 
LEMAÍTRE, Solange. Hinduísmo ou Sanatana Dharma. São Paulo, Editora 

Flamboyant, 1958. 
CINTRA, Raimundo. OLótus e a Cruz. São Paulo, Edições Paulinas, 1981. 
Z1MMER, Heinrich. Fdosofiasda índia. São Paulo, Palas Athena, 1986. 
STELLA, Jorge Bertolaso. As Religiões da índia. São Paulo, Imprensa Metodista, 

1971. 
STELLA, Jorge Bertolaso. Introdução aos Upanichades. São Paulo, Imprensa 

Metodista, 1969. 
 
Religiões e Seitas Não-Ocidentais em Geral e Religião Comparada 
PIAZZA, Waldomiro O. Religiões da Humanidade. São Paulo, Edições Loyola, 

1977. 
SCHLESINGER, H. e Porto, H. As Religiões Ontem e Hoje. São Paulo, Edições 

Paulinas, 1982. 
SCHLESINGER, H. e Porto, H. Crenças, Seitas e Símbolos Religiosos. São Paulo, 

Edições Paulinas, 1983. 
CHALLAYE, Félicien. Pequena História das Religiões. São Paulo, IBRASA, 1962. 
Vários autores. As Grandes Religiões. Lisboa, Edições Paulistas, 1960. 
AEGERTER, Emmanuel. As Grandes Religiões. São Paulo, Difusão Eu-mpéia do 

Livro, 1957. 
WILGES, Irincu. Cultura Religiosa: As Religiões no Mundo. Petrópolis, Editora 

Vozes, 1983 (4.1 ed). 
DE LA SAUSSAYE, Picrre Daniel Chantepte. Historiadas Religiões. Lisboa, 

Editora Inquérito, 1940. 
HUBY, José. Christus — História das Religiões. São Paulo, Livraria Acadêmica 

Saraiva, 1941. 
JURGI, Edward J. História das Grandes Religiões. Rio de Janeiro, Empresa 

Gráfica O Cruzeiro, 1956. 



124 
 

CUTTAT, Jacques-Albert. O Encontro das Religiões. São Paulo, Editora Hcrder, 
1968. 

COPPEL, R. As Religiões. Rio de Janeiro, Cedibra, 1972. 
DESROCHE, Hcnri. O Homem e Suas Religiões. São Paulo, Edições Pau-linas, 

1985. 
GAER, Joseph. A Sabedoria das Grandes Religiões. São Paulo, Editora Cultrix, 

1965. 
HEILBETZ, Josef. Fundamentos Teológicos das Religiões Não-Cristãs. São Paulo, 

Editora Herder, 1969. 
NEEDLEMAN, Jacob. As Novas Religiões. Rio de Janeiro, Editora Ar-tenova, 

1975. 
WOODROW, Alain. As Novas Seitas. São Paulo, Edições Paulinas, 1979. 
Vários autores. Novos Movimentos Religiosos. Petrópolis, Concilium/Vo-zes, 

1983. 
BISCHOFBERGER.O. Os Jovens Seduzidos Pelas No\<as Seitas. S§o Paulo, 

Edições Paulinas, 1986. 
As Grandes Religiões. São Paulo, Editora Abril, s.d. 
 
Livros Evangélicos 
HOOFT, W.A.V. Cristianismo e Outras Religiões — Um esnula sobre o sincretismo. 

Rio de Janeiro, Editora Paz c Terra, 1968. 
LANDERS, John. Religiões Mundiais. Rio de Janeiro, JUERP, 1986. 
CHAPMAN, Colin. Cristianismo: A Melhor Resposta. São Paulo, Edições Vida 

Nova, 1978 (anteriormente editado como O Cristianismo no Banco dos Réus). 
TAYLOR, William Carcy. Religiões e Seitas. Rio de Janeiro, Casa Publica-dora 

Batista, 1955. 
LEITE FILHO, Tácito da Gama. Seitas Orientais. Rio de Janeiro, JUERP, 1987. 
COPELAND, Luthcr E. O Cristianismo e as Religiões do Mundo. Recite, STBNB, 

1966. 
O Desafio das Novas Religiões. São Paulo, ABU Editora (Série Lausanne), 1984. 
 
Obras em Espanhol 
LEWIS, Gordon L. Lo que todos deben saber sobre Ia meditación trás-cendental. 

Barcelona, CLIE, 1976. 
MILLER, Calvin. La servidumbre delyogay Ias filosofias orientales. Barcelona, 

CLIE, 1980. 
 
MORMONISMO 
 
Livros da Própria Seita 
RICHARDS, LcGrand. Uma Obra Maravilhosa e um Assombro, n.e., n.l.. 1966. 
SMJTH, Joseph, Jr. OLivrodeMór-tnon. São Paulo, A Igreja de Jesus Cristo dos 

Santos dos Últimos Dias, 1981. 
SMITH, Joseph Fielding. Ensinamentos do Profeta Joseph Smith. n.e., n.l., s.d. 
TALMAGE, James E. Regras de Fé. São Paulo, A Igreja de Jesus Cristo dos 

Santos dos Últimos Dias, 1981 
WIDTSOE, John A. Discursos de Brigham Young (compilados do Journal of 

Discourses). n.e., n.l., s.d. 
 
Livros Evangélicos 
FRASER, Gordon H. Seria Cristão o Mormonismo? São Paulo, Imprensa Batista 

Regular, 1965. 



125 
 

McELVEEN, Floyd C A Ilusão Mórmom. Miami, Editora Vida, 1981. 
GEER, Thclma. Por que Abandonei o Mormonismo. Miami, Editora Vida, 1992. 
JUCKSCH, Alcides. Quem São os ' 'Santos dos Últimos Dias''? São Leopoldo, 

Editora Sinodal, 1977. 
DECKER, J. Edward. Ao Moróni comAmor. Miami, Editora Vida, 1981. 
BORCHERS, Walter Gilwill. O Mormonismo. São Paulo, Livraria Liberdade, 1943. 
RANSOM, IraT. ABíblia, OMor-monismo — ' 'Pesado foste na balança e achado 

em falta''. São Paulo, Imprensa Batista Regular, s.d. 
SILVA, Plínio M. Os Mórmons. Rio de Janeiro, Casa Publicadora Batista, 1960 

(da coleção "Teses Pastorais", Vol. II, fascfculo 4). 
JUSTUS, Amilto. Vinte Razões por que Não Sou Mórmcm. Curitiba, edição do 

autor, s.d. 
LISBOA, Abdcnago. O Mormonismo Desmascarado. Belo Horizonte, Editora 

Canaã. 1961. 
 
Obras Católicas 
RUMBLE, L. Os Mórmons ou Santos dos Últimos Dias. Petrópolis, Editora Vozes, 

1959. 
WOODROW, Alain. As Novas Seitas. São Paulo, Edições Paulinas, 1979. 
 
Obras Seculares 
AMORIM, Nádia F. M. Os Mórmons em Alagoas: Religião e Relações Raciais. São 

Paulo, FFLCH/USP, 1986. 
LIMA, Délcio M. Oi- Demônios Descem do Norte. Rio de Janeiro, Livraria 

Franscisco Alves Editora, 1987. 
SANDRI, Dominique. NoRastode ... Seitas e Sociedades Secretas. Lisboa, 

Publicações Europa-América, 1980. 
 
Obras Evangélicas Sobre Seitas em Geral que Falam do Mormonismo 
LEITE FILHO, Tácito da Gama. Seitas Proféticas. Rio de Janeiro, JUERP, 1985. 
WALKER, Luisa J. Qual o Caminho? Miami, Editora Vida, 1981. 
VAN BAALEN, J.K. O Caos das Seitas. São Paulo, Imprensa Batista Regular, 

1986. 
BREESE, Davc. As Marcas das Seitas. São J(»sé dos Campos, Editora Fiel, 1987. 
 
Obras em Francês 
GILLETTE, Alain. Les mórmons: théocrates du désert. Paris, Éditions Descléc de 

Brouwer, 1985. 
BOUSQUET, G. W. Les mórmons. Paris, PUF, 1949. 
 
Obras em Espanhol 
COWAN, Marvin W. Los mormo-nes: Sus dpetrinas refutadas a Ia luz de Ia Bíblia. 

El Paso, Casa Bautista de Publicaciones, 1977. 
HOEKEMA, Antônio A. Mormonismo. Grand Rapids, Subcomisión de Literatura 

Cristiana de Ia Iglcsia Reformada, 1977. 
DECKER, Edy Hunt, Dave. Fabricantes de Dioses. Puerto Rico, Editorial 

Bctania, s.d. 
McELVEEN, Floyd. Los mormo-nes: Sus doctrinas, sus errores. Barcelona, CLIE, 

198a 
MARTIN, \fcaltcr. Mormonismo. Puerto Rico, Editorial Betania, 1982. 
BOGARD, B. El mormonismo. El Paso, Casa Bautista de Publicaciones, s.d. 
SUARES, Domingo Fernandcz. El mormonismo: ÍRevelación divina ojn-vención 



126 
 

humana? El Paso, Casa Bautista de Publicaciones, 1977. 
JACOBSON, Jay. El mormonismo refutado. El Paso, Casa Bautista de Pu-

blicaciones, 1972. 
BRAVO, Ernesto. Los mormones. Buenos Aires, Editorial Claretiana, s.d. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



127 
 

CONTRACAPA 
 
 
O QUE CARACTERIZA UMA SEITA HERÉTICA? 
Jesus sabia que nos últimos tempos surgiriam falsos cristos, falsos mestres e 

falsos profetas, que enganariam a muitos, "vede que ninguém vos engane..." advertiu 
ele. 

Você saberia reconhecê-los? 
Como discernir o ensino falso do verdadeiro? 
Por que as seitas se alastram tão rapidamente? 
Como evangelizar quem está preso a uma delas? 
O Império das Seitas é uma obra reconhecida internacionalmente como o que 

há de melhor no assunto. Sem sacrificar a exatidão acadêmica de suas pesquisas, o 
Dr. Walter Martin escreve de maneira clara e interessante, examinando cada seita sob 
três prismas: 

• Análise histórica do seu surgimento. 
• Exame teológico acurado dos principais ensinos. 
• Comparação entre eles e o ensino bíblico, com ênfase na exegese e na 

doutrina. 
Dividida em volumes menores para facilitar a aquisição e o manuseio, O 

Império das Seitas é uma obra de referência de valor inestimável tanto para o obreiro 
quanto para o leigo. 

Conferencista internacional com quatro doutorados, o Dr. Walter Martin é 
reconhecido como um dos grandes apologistas da fé cristã em nossos dias. Foi também 
o fundador do Instituto Cristão de Pesquisas, organização que dirigiu até sua morte em 
1989. 


